
FACULDADE DE DIREITO DA UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO 

DEPARTAMENTO DE DIREITO PENAL, MEDICINA FORENSE E CRIMINOLOGIA 

 

 

 

 

MYLENA NABHAN CRUZ 

nºUSP 10274993 

 

 

 

 

Mulheres que incomodam:  

uma análise sobre a criminalização do corpo feminino 

 

Orientadora: Ana Elisa Liberatore Silva Bechara 

 

 

 

 

 

São Paulo 

2021 



MYLENA NABHAN CRUZ 

nºUSP 10274993 

 

 

 

 

 

 

Mulheres que incomodam:  

uma análise sobre a criminalização do corpo feminino 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso (“Tese de Láurea”) 

apresentado ao Departamento de Direito Penal, Medicina 

Forense e Criminologia da Faculdade de Direito da 

Universidade de São Paulo – USP, redigido conforme as 

especificidades da Deliberação FD nº 43/2003 e do Edital 

CG-FD nº 01/2020, como requisito parcial para obtenção 

do título de bacharel em Direito. 

Orientadora: Ana Elisa Liberatore Silva Bechara 

 

 

 

São Paulo 

2021 



AGRADECIMENTOS 

Em especial, aos meus pais – Lucimar e Antônio Carlos – e à minha irmã – Isabella – 

pelo suporte imensurável. 

Às amigas da Sanfran – especialmente à Carol – pelos conselhos sensatos nos bancos 

das Arcadas. 

Ao João, amigo de anos que me apoiou na travessia da ponte Campo Grande-São Paulo. 

Ao GEF, ao Departamento Jurídico XI de Agosto, ao NDC e aos outros projetos de 

extensão universitária que fizeram parte da minha jornada até aqui. 

E, por fim, à professora Ana Elisa, minha orientadora, por toda a atenção e carinho ao 

longo desses anos na Sanfran e por ser desde o começo fonte de inspiração como mentora das 

ciências penais. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

uma canção popular (séc. xix-xx): 

uma mulher incomoda 

é interditada 

levada para o depósito 

das mulheres que incomodam 

loucas louquinhas 

tantãs da cabeça 

ataduras banhos frios 

descargas elétricas 

são porcas permanentes 

mas como descobrem os maridos 

enriquecidos subitamente 

as porcas loucas trancafiadas 

são muito convenientes 

interna, enterra 

(FREITAS, 2017, p. 15) 



RESUMO 

CRUZ, Mylena Nabhan. Mulheres que incomodam: uma análise sobre a criminalização do 

corpo feminino. 2021. Trabalho de Conclusão de Curso (Bacharelado em Direito) – Faculdade 

de Direito, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2021. 

O presente trabalho teve como objetivo investigar a influência de estereótipos de gênero na 

política criminal que regeu os projetos e as práticas empregadas nas primeiras instituições 

prisionais construídas especificamente para o encarceramento de mulheres no começo do século 

XX, assim como no internamento de mulheres em hospitais psiquiátricos durante o mesmo 

período. Para isso, buscou-se construir uma linha histórica acerca dos papéis sociais atribuídos 

às mulheres, especialmente à mulher criminalizada, desde a caça às bruxas até o Positivismo 

Criminológico, relacionando-a, então, ao contexto brasileiro e ao perfil da mulher isolada nas 

instituições totais brasileiras no início do século XX. Conclui-se, por fim, que, apesar das 

adaptações feitas na recepção para a realidade brasileira, a dicotomia mulher “criminosa” e 

mulher “normal” – baseada em estigmas de gênero sobre a criminalidade feminina que buscam 

o controle da reprodução por meio do controle da sexualidade – influenciaram fortemente o 

perfil da mulher aprisionada e internada durante a Primeira República do Brasil. 

Palavras-chave: Política criminal. Sistema Penal. Sistema de repressão. Gênero. Criminalidade 

feminina. Corpo. Sexualidade. Foucault. Federici. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ABSTRACT 

CRUZ, Mylena Nabhan. Women who disturb: an analysis of the criminalization of the female 

body. 2021. Trabalho de Conclusão de Curso (Bacharelado em Direito) – Faculdade de Direito, 

Universidade de São Paulo, São Paulo, 2021. 

The present work aimed to investigate the influence of gender stereotypes in the criminal policy 

that dictated the projects and practices that were applied in the first prison institutions built 

specifically for the incarceration of women in the beginning of the 20th century, as well as in 

the hospitalization of women in psychiatric hospitals at the time. For this, a historical line about 

the social roles assigned to women, especially criminalized women, was built from the witch-

hunt period until the Positivist school, relating it, then, to the brazilian circumstances and the 

profile of the women that were isolated in brazilian institutions in the beginning of the 20th 

century. Finally, it is concluded that, despite the adaptations that were made, the dichotomy 

“criminal” and “normal” woman – based on gender stigmas on female criminality that seek to 

control reproduction through the control of sexuality – strongly influenced the profile of women 

imprisoned and hospitalized during the First Republic of Brazil. 

Keywords: Criminal policy. Criminal System. Repression system. Gender. Female crime. 

Body. Sexuality. Foucault. Federici. 

 



SUMÁRIO 

 
1 INTRODUÇÃO .............................................................................................................................. 6 

2 CAPÍTULO I: AS MULHERES QUE INCOMODAM ................................................................. 8 

2.1 Sobre o conceito de “gênero” e o corpo feminino ................................................................... 8 

2.2 Sobre a dominação masculina ................................................................................................. 9 

3 CAPÍTULO II: O CORPO REBELDE ......................................................................................... 13 

3.1 O Sistema Penal como sistema de repressão ......................................................................... 13 

3.2 A caça às bruxas .................................................................................................................... 13 

3.3 O controle dos corpos ............................................................................................................ 16 

3.4 A sexualização do corpo ....................................................................................................... 22 

4 CAPÍTULO III: A PROSTITUTA E A MULHER NORMAL .................................................... 25 

4.1 O discurso jurídico-médico ................................................................................................... 25 

4.2 A loucura aprisionada ............................................................................................................ 27 

4.3 A “mulher delinquente” ........................................................................................................ 28 

4.4 A “importação” da Criminologia Positivista ......................................................................... 31 

5 CAPÍTULO IV: O PERFIL DA MULHER ISOLADA NAS “INSTITUIÇÕES TOTAIS” ........ 35 

5.1 As mulheres encarceradas ..................................................................................................... 35 

5.2 As mulheres internadas ......................................................................................................... 41 

6 CONCLUSÃO .............................................................................................................................. 44 

REFERÊNCIAS .................................................................................................................................... 47 

 

 



6 

 

1 INTRODUÇÃO 

Esta pesquisa teve como objeto de estudo o sistema de repressão brasileiro e a eventual 

influência que estigmas sociais de gênero tiveram sobre a criminalização da mulher. Aqui, 

pretendeu-se responder porque a mulher foi criminalizada e em que medida essa criminalização 

foi influenciada por estigmas impostos pela classe dominante, ou seja, por alguma construção 

social estereotipada do que é o “dever-ser” no que tange o gênero feminino. Assim, buscou-se 

promover uma análise histórica da perspectiva jurídico-penal sobre a conduta feminina 

repreensível. 

A hipótese explorada foi a de que a origem da criminalização da mulher se relaciona à 

exploração da sua sexualidade ou ao mero desvio do que é esperado do seu papel em uma 

estrutura social na qual a mulher deve ser submissa e silenciada. 

Para a definição do escopo do estudo, optou-se pela análise da política criminal 

brasileira durante o período do início do século XX, já que esse foi o momento em que foram 

erguidas as primeiras prisões dedicadas exclusivamente ao encarceramento de mulheres. 

Como abordagem metodológica, o materialismo histórico1 foi utilizado para construir a 

cadeia lógica de acontecimentos que formaram o arquétipo da mulher reprimível. Assim, 

conduzida por uma simbologia de funil, a presente pesquisa utilizou-se do arcabouço teórico da 

história da repressão que fosse interessante à criminalização do corpo feminino para, no fim, 

ter como foco de análise a compatibilidade da identidade social desenhada para a mulher 

criminosa no Ocidente em relação ao perfil da mulher isolada nas primeiras instituições 

prisionais brasileiras exclusivamente femininas. 

De início, partindo da premissa de que se constroem, reciprocamente e ao mesmo tempo, 

as significações de gênero e de poder, o primeiro capítulo busca justificar a utilização do termo 

“gênero” para situar a análise da mulher nas relações de poder, assim como para designar a 

definição de “gênero” que guiará a pesquisa. Em seguida, foram feitas considerações sobre a 

influência da dominação masculina no poder punitivo. 

No segundo capítulo, inicialmente, explica-se a referência do Sistema Penal como 

sistema de repressão, ou seja, como mecanismo de exclusão que resulta da expressão do poder 

 
1 Sobre o materialismo histórico, Beauvoir (2016, p. 83) afirma que “A humanidade não é uma espécie animal: é 

uma realidade histórica. A sociedade humana é uma antiphisis: ela não sofre passivamente a presença da Natureza, 

ela a retoma em suas mãos.” 



7 

 

dominante. Em seguida, prossegue-se com a análise da “política do corpo”, tendo como base, 

sobretudo, os estudos de Foucault e Federici, para compreender a construção da conduta 

feminina reprimível desde as caças às bruxas até o período objeto do trabalho. Tal ponto de 

análise se fez necessário na pesquisa porque a compreensão da política do corpo, tanto no 

sentido individual, quanto no coletivo, mostra-se como instrumento histórico essencial para 

qualquer observação da história da mulher como uma história de repressão, já que o corpo se 

tornou elemento central para a constituição da feminilidade. 

O terceiro capítulo deste trabalho trata, então, da associação entre o Sistema Penal e a 

Medicina para a regulação da sexualidade, do corpo e, dessa forma, do sistema de repressão. 

Em seguida, são feitas observações sobre o reflexo dessa aliança no internamento como medida 

permanente de isolamento da “loucura”. Depois, introduz-se o pensamento do Positivismo 

Criminológico, situando, desde já, a influência dessa corrente teórica na relação da mulher com 

o poder punitivo. Então, ao fim do terceiro capítulo, a “importação” da Criminologia Positivista 

para o contexto brasileiro é destrinchada, de modo a avaliar os impactos que essa adaptação 

teve nos estereótipos da “criminosa” brasileira. 

Por fim, a partir dos trabalhos de Angotti e Faria, o quarto capítulo buscou traçar o perfil 

da mulher isolada nas “instituições totais” brasileiras na primeira metade do século XX – 

quando surgiram as primeiras instituições prisionais específicas para mulheres – para, então, 

verificar a compatibilidade dos estereótipos de gênero da mulher “criminosa” em relação aos 

grupos específicos de mulheres que foram criminalizados pela política criminal brasileira da 

época. Com o objetivo de proporcionar uma análise mais completa, duas espécies de 

instituições totais – a prisão e o hospital psiquiátrico – foram abordadas no presente trabalho. 

O exame desses dados permitiu aferir a vinculação entre os desvios do “dever ser” da mulher e 

a criminalização. 

Ademais, cabe destacar que esta pesquisa sempre procurou trazer os conceitos e teorias 

tratadas para a realidade brasileira, explicitando, dessa forma, o impacto das influências 

europeias no contexto do Brasil. Além disso, por todo o trabalho, buscou-se adotar uma 

abordagem interdisciplinar, trazendo a perspectiva de autores advindos não apenas do Direito, 

mas também da História, da Antropologia, da Filosofia e da Sociologia, de modo a observar a 

política criminal sob diferentes lentes e, assim, proporcionar uma análise holística do objeto de 

pesquisa. 

 



8 

 

2 CAPÍTULO I: AS MULHERES QUE INCOMODAM 

2.1 Sobre o conceito de “gênero” e o corpo feminino 

O conceito de “gênero” surgiu no fim do século XX como termo para definir a 

construção cultural e social sobre um tipo de corpo sexuado, traduzindo-se como a explicação 

teórica da marca cultural exercida sobre o corpo que seria considerado feminino (ESPINOZA, 

2004). 

Sobre o termo, Espinoza (2004, p. 15) explica que 

o conceito de gênero foi introduzido como uma categoria analítica que permitia 

classificar fenômenos e aspectos das relações entre mulheres e homens até então 

silenciados, ignorados ou expostos como naturais. Através do gênero como categoria 

se procurava explicar as persistentes desigualdades e as relações de poder. 

Em contraposição, a globalização de todas as mulheres em uma única categoria analítica 

é criticada por cair em um amplo determinismo social e por apresentar um certo reducionismo, 

já que invisibiliza as diferenças entre todas aquelas inseridas na categoria “mulher” e não 

permite, em um primeiro momento, a introdução de uma noção de especificidade e de 

variabilidade históricas. Questiona-se, ainda, a ideia de uma identidade hegemônica por 

reforçar a dicotomia sexo/gênero como reprodutor da lógica binária natureza/cultura 

(BUTLER, 1990). 

Todavia, apesar de tais problemáticas em relação à utilização do termo “gênero” como 

marcador social, vê-se que o conceito é o mais importante instrumento possível e útil para o 

estudo histórico das mulheres, visto que sua utilização como categoria de análise permite dar 

sentido à percepção do conhecimento histórico (SCOTT, 1986). 

Ademais, diante da capacidade de relativização nos termos desta pesquisa, é necessário 

tratar as mulheres como um corpo único em face do sistema de repressão, o qual se trata, neste 

estudo, do corpo feminino. 

Ainda, acerca do corpo feminino, Espinoza (2004, p. 16) observa que 

O corpo das mulheres (...) sempre foi um espaço conflitivo submetido a discursos 

públicos – jurídicos, éticos, políticos -, a práticas médicas, intervenções pedagógicas, 

regras, disciplinas, controles (...). A liberdade feminina é, direta ou indiretamente, 

uma liberdade do corpo, e precisamente de um corpo sexuado, de um corpo feminino: 



9 

 

quer se trate da liberdade sexual (...); quer se trate de autodeterminação da 

maternidade e de suas formas (...); quer se trate, em geral, da liberdade como 

autodeterminação do próprio futuro de vida e de trabalho. 

Assim, em um primeiro momento, o corpo feminino, como estrutura anatômica, é 

atingido de forma geral pelas ferramentas de controle social, mesmo que de diversas formas e 

intensidades. A lógica binária dos sexos aparece, por exemplo, como suporte do sistema 

jurídico na definição dos direitos, já que, a partir do nascimento, o indivíduo é categorizado 

como feminino ou masculino, o que impacta diretamente a sua vida jurídica (BORRILLO, 

2010). “O gênero se torna, assim, uma epistemologia que permite dar sentido à diferença dos 

sexos” (BORRILLO, 2010, p. 291). 

Logo, a identidade sexual se sobressai como a primeira forma de identificação nas 

sociedades ocidentais, de modo que o gênero não deveria ser tratado simplesmente como uma 

realidade essencialmente cultural (FEDERICI, 2017), mas como uma categorização que gera 

efeitos desde o nascimento da pessoa, inclusive na vida jurídica. É por isso, portanto, que o 

conceito de “gênero” é utilizado como categoria analítica para os fins deste trabalho, tratando 

do corpo feminino como uma frente única diante do jogo de poderes entre os sexos. 

Nesse sentido, pretende-se utilizar a definição de “gênero” segundo Scott (1986), de 

acordo com a qual o “gênero” é definido conforme a conexão entre duas proposições 

vinculadas entre si, mas analiticamente distintas, segundo as quais o gênero é um elemento 

constitutivo da identidade social baseado nas diferenças percebidas entre os sexos, sendo a 

forma primeira de significar as relações de poder. 

2.2 Sobre a dominação masculina 

Segundo Beauvoir (2016), as mulheres ocupam no mundo a posição do Outro, ou seja, 

do negativo do homem2, da falta diante da identidade masculina. Ocorre que, segundo a autora, 

a mulher não é senão aquilo que o homem decide que seja, inclusive um ser sexuado3. Logo, 

 
2 A dominância da ordem masculina se sobressai por dispensar justificação. Na linguagem, assim como na 

percepção social, o masculino se mostra como algo neutro, não caracterizado, sem marcas, que pode ser sinônimo 

do “universal”, enquanto o feminino, quando utilizado, é extremamente caracterizado. Em realidade, “a visão 

androcêntrica impõe-se como neutra e não tem necessidade de se enunciar em discursos que visem a legitimá-la” 

(BOURDIEU, 2019, p. 24). 
3 “para ele, a fêmea é sexo, logo ela o é absolutamente. A mulher determina-se e diferencia-se em relação ao 

homem, e não este em relação a ela; a fêmea é o inessencial perante o essencial. O homem é o Sujeito, o Absoluto; 

ela é o Outro” (BEAUVOIR, 2016, p. 12-13). 



10 

 

como o poder dominante promoveu a sexualização do corpo na linguagem dominante, faz-se 

necessário ler a mulher como um ser sexuado. 

Assim, de acordo com Borrillo (2010, p. 292-293) 

Na ordem binária dos sexos, os indivíduos são, necessariamente, distribuídos em dois 

grupos: machos ou fêmeas. Os comportamentos esperados por essa “nomenclatura 

sexual” determinam as relações sociais de sexo, quer dizer, a referência, os protótipos 

de masculinidade e de feminilidade, construídos pelas sociedades e com base nos 

quais se mede o conjunto de comportamentos humanos. 

Os papéis sociais, dessa forma, são definidos de acordo com a binaridade dos sexos. 

Entretanto, a determinação dos comportamentos socialmente aceitos não é fruto de um diálogo 

equilibrado entre os poderes. Em realidade, “a norma é feminina, mas o Direito é masculino” 

(STRECK, 1999, p. 81). 

Dessa forma, “os pares de qualidades contrapostas atribuídas aos dois sexos são 

instrumentos simbólicos da distribuição de recursos entre homens e mulheres e das relações de 

poder existentes entre eles” (BARATTA, 1999, p. 23). 

Logo, verifica-se que a estrutura social vigente reflete a dominação masculina, cujo 

desenho prevê relações sociais que sirvam de engrenagem para o seu funcionamento e 

manutenção, pois o desequilíbrio de poder entre os sexos não é uma operação interior e 

subjetiva, mas um projeto efetivamente executado na práxis (BEAUVOIR, 2016). Assim, as 

divisões sexuais não advêm do biológico, mas das construções arbitrárias sobre o biológico, de 

modo que a dominação masculina se torna possível (BOURDIEU, 2019).  

No que tange aos mecanismos responsáveis pela continuidade das estruturas da divisão 

sexual, de acordo com Bourdieu (2019), é por meio da violência simbólica que as estratégias e 

práticas da estrutura de dominação determinam o significado social dos corpos e fazem do corpo 

uma realidade sexuada. Há, de fato, uma ordem social alimentada por uma máquina simbólica, 

que ratifica a dominação masculina na estruturação do espaço, do tempo e do corpo. 

Nas palavras de Bourdieu (2019, p. 12) 

sempre vi na dominação masculina, e no modo como é imposta e vivenciada, o 

exemplo por excelência desta submissão paradoxal, resultante daquilo que eu chamo 

de violência simbólica, violência suave, insensível, invisível a suas próprias vítimas, 



11 

 

que se exerce essencialmente pelas vias puramente simbólicas da comunicação e do 

conhecimento. 

Dessa forma, o corpo da mulher nasce na linguagem do homem, isto é, as formas de 

linguagem e pensamento da nossa civilização possuem uma implicação estrutural com a 

dicotomia masculino-feminino (BARATTA, 1999). 

No que tange aos efeitos dessa normalização pela linguagem, Bourdieu (2019, p. 15) 

afirma que as noções de 

socialização do biológico e de biologização do social (...) conjugam-se para inverter 

a relação entre as causas e os efeitos, e fazer ver uma construção social naturalizada 

(os ‘gêneros’ como habitus sexuados) como o fundamento in natura da arbitrária 

divisão que está no princípio não só da realidade como também da representação da 

realidade e que se impõe por vezes à própria pesquisa. 

Assim, é por meio da confecção do saber, traduzida na linguagem, que é imposta a 

eternização da história de subordinação, transformando o arbitrário cultural em “natural”. Logo, 

se é o poder político que produz a realidade e, consequentemente, a verdade, a penalidade 

produz o saber, ou seja, o Sistema Penal aparece não somente como depositário do real, mas 

igualmente como seu criador e, consequentemente, como criador do saber. Nesse sentido, o 

poder punitivo, como fruto da linguagem dominante, também perpetua o status quo. 

É dessa forma, portanto, que “o poder do pater familiae, o poder punitivo e o poder do 

saber (...) articularam-se como um verdadeiro tripé de suporte dessa sociedade de 

inquestionável conotação masculina” (ESPINOZA, 2004, p. 13). 

Em face do poder punitivo, a mulher foi sistematicamente agredida desde a sua origem, 

assim como os sistemas de conhecimento e de relações por ela construídos. Tal repressão se 

efetiva na Idade Média, com a eliminação da mulher do espaço social público e a proibição da 

realização de atividades econômicas por conta própria, e ganha força ao longo do século XIX 

(ESPINOZA, 2004). De qualquer forma, o poder punitivo manteve como objetivo o controle e 

a subordinação da mulher e, por isso, imprime no ordenamento jurídico esse sistema de controle 

pautado pela significação da sexualidade. 

Sobre a lógica do discurso jurídico diante da sexualidade, Borrillo (2010, p. 296) explica 

que 



12 

 

o direito não pode ser concebido unicamente como um conjunto abstrato de regras 

impostas à sociedade, mas como parte integrante dessa sociedade, que mergulha suas 

raízes nas práticas e hábitos culturais e na tradição. Raramente mencionado 

explicitamente, o sexo é onipresente no direito como instituição de origem patriarcal, 

na qual a subordinação das mulheres e das crianças, como também a injunção à 

heterossexualidade, constituem os pilares do poder jurídico. 

Ora, “é característico dos dominantes estarem prontos a fazer reconhecer sua maneira 

de ser particular como universal” (BOURDIEU, 2019, p. 105). Então, é a masculinidade, que 

Bourdieu (2019) compara à nobreza, como classe, que define a personalidade jurídica da 

feminilidade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



13 

 

3 CAPÍTULO II: O CORPO REBELDE 

3.1 O Sistema Penal como sistema de repressão 

Ao analisar o Sistema Penal, incluindo suas teorias, instituições e práticas, Foucault 

(2020) aborda tal organismo no contexto do seu funcionamento conjunto como mecanismo de 

exclusão, ou seja, como um sistema de repressão. Esse mecanismo é formado por “sistemas que 

põem à disposição de uma força instrumentos que lhe permitam destruir outra força ou eliminá-

la ou enfraquecê-la ou isolá-la” e “que respondem a intenções estratégicas em relações de força” 

(FOUCAULT, 2020, p. 4). 

 Tal visão está de acordo com o que propõe Zaffaroni (2001), segundo o qual o Sistema 

Penal é uma forma de expressão do poder social, de modo que “o poder social não é algo 

estático, que se “tem”, mas algo que se exerce – um exercício –, e o Sistema Penal quis mostrar-

se como um exercício de poder planejado racionalmente” (ZAFFARONI, 2001, p. 16). 

Logo, em suma, o Sistema Penal é uma forma de controle social punitivo 

institucionalizado (BATISTA, 2011), de forma que o Sistema Penal encontra sua função 

puramente repressiva, segundo Foucault (2020), na formação do Estado medieval, cuja justiça 

penal, pautada pelo inquérito e pela investigação, buscou detectar e reconstituir os fatos e serviu 

de matriz para as ciências empíricas. Surge, aqui, o sistema de punição, o julgamento mediante 

prova, a prática inquisitorial e a infração que dá origem a uma ação judicial. 

Tais mudanças servem de alicerce para a criação de um Estado que já tende a concentrar 

o poder de administração da justiça penal4. A exclusividade é concretizada nas mãos do 

organismo estatal no século XIV, quando, já diante da generalização das lutas antifeudais, o 

Estado se sobressai como o único poder com a capacidade de inibir a rebeldia de uma classe 

regionalmente unificada e armada cujas demandas já não se restringiam à economia política 

dos feudos (FEDERICI, 2017). 

3.2 A caça às bruxas 

 
4 Como consequência, diante da tributação da justiça trazida pela feudalidade, a concentração das funções de 

manutenção da ordem talhou um sistema judicial que influenciava as transferências de riquezas. Nesse sentido, o 

sistema de repressão passa a integrar a dinâmica de circulação de riquezas, influenciando as relações de poder e 

concentrando o poder político (FOUCAULT, 2020). Da mesma forma, as condições econômicas de cada grupo 

social foram causas determinantes da sua criminalidade desde as origens da criminologia (MAQUEDA ABREU, 

2015). 



14 

 

De início, “não é possível entender o funcionamento de um Sistema Penal (...) se não 

nos interrogamos sobre o funcionamento positivo dos ilegalismos” (FOUCAULT, 2015, p. 

134), assim como “se tivermos de entender e analisar um interdito em relação àquilo que ele 

proíbe, também será preciso analisá-lo em função daqueles que proíbem e daqueles sobre os 

quais incide a proibição” (FOUCAULT, 2015, p. 134). 

A repressão é, afinal, exercida para controlar outro poder (FOUCAULT, 2020). Nesse 

caso, qual outra força, ou seja, qual outro corpo o Sistema Penal pretendia suprimir? 

Antes de prosseguir com a história da política do corpo, faz-se necessário apresentar 

uma digressão acerca da caça às bruxas, já que o pensamento foucaultiano falha em integrar a 

perseguição às bruxas, proeminente durante os séculos XVI e XVII, em seus estudos sobre o 

disciplinamento do corpo (FEDERICI, 2017). 

Assim, é válido salientar que a caça às bruxas encontra sua origem na relação entre as 

mulheres e a heresia. Nesse ínterim, o movimento herético designava às mulheres elevada 

posição social, de modo que tinham os mesmos direitos que os homens e gozavam de 

importante mobilidade social. É dessa forma que nos movimentos hereges franceses e italianos 

do século XI, por exemplo, as mulheres conseguiram constituir uma congregação de mulheres 

significante e influente (FEDERICI, 2017). Sabe-se que essas mulheres buscavam controlar sua 

função reprodutiva, por meio do aborto e de outras práticas contraceptivas, e que essas práticas 

seriam posteriormente criminalizadas (FEDERICI, 2017). 

Inicialmente, na Alta Idade Média, a Igreja ainda tolerava essas práticas por razões 

econômicas, visto que as mulheres podiam estabelecer um limite para as suas gestações diante 

da escassez de recursos financeiros (FEDERICI, 2017). Contudo, com a catástrofe demográfica 

resultante da Peste Negra, a “crise do trabalho” da Baixa Idade Média e os demais decréscimos 

populacionais avassaladores na Europa Ocidental do século XVII, a reprodução surge 

vagarosamente, mas assertivamente, como aspecto importante para a estabilidade da população 

e do Estado, assim como o controle da sexualidade e, desse modo, os aspectos sexuais da heresia 

se tornaram foco de interesse (FEDERICI, 2017). 

É nesse período, com a transição para a caça às bruxas, em que a figura do herege se 

torna a de uma mulher, que se intensifica a perseguição da imagem da bruxa durante o período 

inquisitorial (FEDERICI, 2017), ao mesmo tempo em que nascem na Europa os primeiros 



15 

 

elementos de uma biopolítica5, ou seja, de uma estrutura de poder organizada para controlar a 

função reprodutiva das mulheres. Nesse sentido, a principal iniciativa estatal visando o 

crescimento populacional foi a violência institucionalizada contra o corpo feminino, 

principalmente no que tange à sua reprodução. Por meio da caça às bruxas, qualquer forma de 

controle de natalidade6 e sexualidade não procriativa foi demonizada, assim como a proteção 

da prole foi destacada como uma das prioridades máximas da legislação7 (FEDERICI, 2017). 

Esse teor pró-reprodução fica em evidência quando o sacrifício de crianças em 

manifestações ritualísticas fazia parte do mito da “bruxa”, o que virá a alimentar a dualidade 

que faz parte dos arquétipos imagéticos da mulher “criminosa” (anti-reprodução) e da mulher 

“normal” (pró-família). Ademais, a associação da “bruxa” à sexualidade não se restringe apenas 

à reprodução, visto que, em muitos casos, as alegações de bruxaria tiveram origem na suposta 

cobiça carnal e insaciável das mulheres acusadas, havendo a “crença popular”, inclusive, da 

fabricação de feitiços que seriam destinados ao poder no campo afetivo (ARAÚJO, 2004). 

Desse modo, a partir do século XVI, os governos europeus passaram a impor penas cada vez 

mais severas contra a contracepção, o aborto e o infanticídio (FEDERICI, 2017). 

Sobre a época, é válido destacar, ainda, o processo de desvalorização do trabalho 

feminino, principalmente do trabalho socialmente reconhecido, até o momento em que, no fim 

do século XVII, as mulheres foram reduzidas a não trabalhadoras (FEDERICI, 2017). No 

período, as mulheres perderam espaço em ocupações que eram, tradicionalmente, femininas, 

como a realização de partos, e encontravam dificuldade em encontrar qualquer forma de 

trabalho que não fosse restrita ao ambiente doméstico (empregada doméstica, ama de leite). 

Ainda, qualquer trabalho feito por mulheres em sua própria casa era considerado um “não 

trabalho” e não possuía valor de mercado (FEDERICI, 2017). 

 
5 Antes do século XVII, a França e a Inglaterra já haviam implantado um conjunto de leis pró-natalistas (como a 

bonificação do casamento e a penalização do celibato) que, combinadas à assistência pública, germinavam uma 

política reprodutiva capitalista (FEDERICI, 2017). 
6 Foram implantados mecanismos de vigilância para assegurar que a gravidez não fosse interrompida. Na França, 

por exemplo, as mulheres deveriam registrar cada gravidez, de modo que, caso a criança morresse antes do batismo 

em um parto às escondidas, a mulher era sentenciada à morte. Na Inglaterra e na Escócia, o Estado criou um 

sistema de espionagem e quem hospedasse uma mulher solteira grávida estaria cometendo um delito por esconder 

o objeto de vigilância da inspeção pública (FEDERICI, 2017). 
7 Sobre a pena por infanticídio, por exemplo, King (1991) traz a informação de em Nuremberg, no século XVI, a 

pena por infanticídio materno era o afogamento, sendo alterada em 1580 para decapitação, quando três mulheres 

condenadas por infanticídio materno tiveram suas cabeças cortadas e pregadas para contemplação pública. Trata-

se, assim, de um delito a ser sancionado com pena de morte. 



16 

 

Essa desvalorização do trabalho feminino teve influência direta e inequívoca do Estado, 

de modo que “os governos das cidades ordenaram às guildas que ignorassem a produção que 

as mulheres (especialmente as viúvas) realizavam em suas casas, por não se tratar realmente de 

trabalho” (FEDERICI, 2017, p. 183-184). Ainda, como as mulheres precisavam dessa produção 

para não depender da assistência pública, proibir a comercialização dos frutos do trabalho 

feminino também significava manter uma dependência dessas mulheres em relação ao governo, 

o que se traduz como uma técnica de controle. 

Dessa forma, o processo de desvalorização do trabalho feminino, somado à 

expropriação das terras camponesas, levou a massificação da prostituição, que se tornou a 

principal forma de subsistência daquelas mulheres que não conseguiram se colocar no ofício 

do casamento (FEDERICI, 2017). É nesse contexto, em conjunto com a caça às bruxas e o 

avanço da Reforma Protestante, que a prostituição foi inicialmente restringida e, por fim, 

veemente criminalizada. Sobre a criminalização da prostituta na Europa, Federici (2017, p. 187) 

escreve que 

entre 1530 e 1560, os bordéis urbanos foram fechados e as prostitutas, especialmente 

aquelas que trabalhavam nas ruas, severamente penalizadas: banimento, flagelação e 

outras formas cruéis de reprimendas. Entre elas, a “cadeira de imersão” (ducking stool 

ou acabussade) (...), em que as vítimas eram atadas, às vezes presas numa jaula, e, 

então, repetidamente imersas em rios ou lagoas até quase se afogarem (...) Em Madri, 

também foi decidido que as vagabundas e as prostitutas não estavam autorizadas a 

permanecer e a dormir nas ruas ou sob os pórticos; se fossem pegas em flagrante, 

deveriam receber cem chibatadas e, depois, ser banidas da cidade por seis anos, além 

de ter a cabeça e as sobrancelhas raspadas. 

Logo, observa-se, nesse contexto, que a repressão já funciona de acordo com a 

categorização entre as mulheres “de família” e as “prostitutas” desde a Idade Média. 

3.3 O controle dos corpos 

Diante do exposto, é evidente que o sistema de repressão evolui na Europa do século 

XVI, quando novas formas de controle social iniciam a sua ascensão. Tais técnicas de controle, 

então, passam a se desenvolver até alcançarem o seu apogeu no século XIX, quando o 

enclausuramento começa a se solidificar como pena principal, o aparelho policial se desenvolve 

e a vigilância do povo é magnificada com o exame (FOUCAULT, 2020). 



17 

 

Inicialmente, os ilegalismos populares eram tolerados pela burguesia do século XVIII 

porque eram necessários à construção do capitalismo ascendente como novo sistema 

econômico, sendo úteis ao desenvolvimento da economia burguesa. Contudo, principalmente 

com o advento do século XIX, os ilegalismos passaram a ser percebidos como ameaças à 

estabilidade do novo sistema, já consolidado (FOUCAULT, 2020). 

Sobre essa transição, Federici (2017, p. 161-162) afirma que 

O empobrecimento, as rebeliões e a escalada do “crime” são elementos estruturais da 

acumulação capitalista, na mesma medida em que o capitalismo deve despojar a força 

de trabalho de seus meios de reprodução para impor seu domínio. 

O fato de que as formas mais extremas de miséria e de rebeldia tenham desaparecido 

nas regiões europeias que se industrializaram durante o século XIX não é uma prova 

contrária a tal afirmação. A miséria e a rebeldia proletárias não pararam ali; apenas 

diminuíram ao grau em que a superexploração dos trabalhadores teve que ser 

exportada, por meio da institucionalização da escravidão, num primeiro momento, e, 

posteriormente, por meio da expansão da dominação colonial. 

Foucault (2020) afirma que “todas as grandes fases de evolução do Sistema Penal, do 

sistema repressivo, são modos de reagir a formas de lutas populares. O avesso do sistema 

repressivo não é a delinquência, é a luta popular, a luta do povo contra o poder” (FOUCAULT, 

2020, p. 96). 

Assim, de acordo com Foucault (2015, p. 262) 

A nova acumulação e transformação das riquezas, as novas formas de propriedade 

mais materiais e móveis, a comercialização dos bens, a abundância de mercadorias – 

em suma, a riqueza dos bens móveis, muito mais do que a propriedade fundiária, 

estava exposta aos trabalhadores, que ficavam em contato direto com aquela nova 

fortuna comercial. Essa acumulação e essa disponibilidade tornaram os ilegalismos 

populares inúteis e até mesmo perigosos para os interesses da burguesia. 

Para controlar o aparato jurídico estatal, a burguesia adota, então, um sistema unitário 

de repressão, sendo, ao mesmo tempo, estatal, jurídico e policial, mascarando-o como uma 

forma de justiça neutra e independente (FOUCAULT, 2020). Dessa forma, submeter-se a um 

aparato repressivo armado controlado pelo Estado justifica a hierarquia nas relações de força, 

pois apenas um aparelho estatal imparcial poderia manter a ordem social. Tal estratégia permitiu 

a repressão violenta daqueles considerados inadequados para o convívio social na percepção da 

classe dominante. 



18 

 

Então, desde o fim do século XVIII, a burguesia se utiliza do sistema judiciário para 

controlar e reprimir os ilegalismos populares de acordo com o que lhe convém, não apenas 

impedindo a destruição ou a transferência da propriedade material, mas também ditando a forma 

de existir do capital humano, ou seja, como se dará o exercício do tempo e da força dos 

trabalhadores (FOUCAULT, 2015). 

Aqui, estamos diante da proibição do ócio, da devassidão e do nomadismo, já que tais 

“desperdícios” do tempo da força de trabalho não são úteis ao correto funcionamento das 

instituições, nos moldes do nascente contexto sociopolítico ocidental. Para exercer a disciplina 

social, o Estado buscou a repressão de todas as formas de sociabilidade e sexualidade coletivas 

que pudessem criar laços de solidariedade entre os trabalhadores, como esportes, jogos, danças, 

funerais, festivais e outros ritos grupais (FEDERICI, 2017). Tal repressão foi sancionada por 

meio de uma quantidade esmagadora de leis8 que buscavam a dessocialização e 

descoletivização da reprodução da força de trabalho, bem como a imposição do uso mais 

produtivo do tempo livre (FEDERICI, 2017). Esse é o início, portanto, da “reforma moral”, ou 

seja, da moralização da penalidade pelo Estado, sendo a lei útil à sociedade na exata medida 

em que leva em consideração a moralidade. 

Logo, o sistema de repressão, pautado pela moralidade, está inserido em um sistema de 

controle cuja função primordial é “não tanto detectar e punir o crime quanto atacar 

principalmente falhas morais e, até mesmo aquém destas, propensões psicológicas, hábitos, 

modos de ser, comportamentos como a preguiça, o jogo, a devassidão” (FOUCAULT, 2015). 

Para a classe dominante, moldar a conduta da massa trabalhadora para um ideal que seja 

produtivo é muito mais valioso do que promover um sistema de justiça que valorize a verdade. 

Logo, o culto à sobriedade, ao trabalho e à religião mantém os mecanismos de produção 

burgueses nos trilhos. Caso alguém saia desses trilhos, o sistema de repressão está lá para 

garantir que a conduta não se normalize e, por fim, que não haja revolta popular. 

Assim, no contexto da economia política do capitalismo do século XIX, a penalidade 

disciplina a força de trabalho, que é composta pelos trabalhadores. “A noção de ilegalismo, 

portanto, é a ideia de que a lei não se destina a ser estritamente aplicada, mas a gerir as margens 

de legalidade, sendo um instrumento de gestão.” (FOUCAULT, 2015, p. 261). 

 
8 Na Inglaterra, vinte e cinco novas leis foram implantadas apenas para a regulação de tabernas, entre 1601 e 1606 

(FEDERICI, 2017). 



19 

 

Desse modo, a burguesia, como classe política e economicamente dominante na época, 

passa a tratar a repressão como um investimento econômico, que é aplicado por meio de um 

discurso jurídico-médico higienista e racional. Do ponto de vista jurídico, tal racionalidade seria 

justificada por uma coerência interna do discurso jurídico-penal e pelo seu valor de verdade 

quanto à nova operatividade social (ZAFFARONI, 2001). No que tange à linguagem médica, o 

exame se sobressai como forma de poder-saber inerente aos sistemas de controle, de repressão, 

de exclusão e de punição característicos das sociedades industriais, é o meio utilizado para 

“estabelecer ou (...) restaurar a norma, a regra, a separação, a qualificação, a exclusão; mas 

também matriz de todas as psicologias, sociologias, psiquiatrias, psicanálises – em suma, do 

que chamamos de ciências do homem” (FOUCAULT, 2020, p. 212). 

Sobre as ciências sociais, Federici (FEDERICI, 2017, p. 266) comenta que 

O caminho da racionalização científica confluiu com o disciplinamento do corpo 

social de maneira ainda mais evidente nas ciências sociais. Podemos ver, 

efetivamente, que seu desenvolvimento teve como premissas a homogeneização do 

comportamento social e a construção de um indivíduo prototípico ao que se esperava 

que todos se ajustassem. 

A função do exame, portanto, é selecionar, categorizar e excluir as peças do capital 

humano que não são úteis à produção, ou seja, aquelas peças que ficam de fora dos circuitos de 

produção ou consumo por serem consideradas anormais ou desviantes. 

Sobre tal exclusão, Foucault elabora que “a exclusão seria o efeito representativo geral 

de várias estratégias e táticas de poder, que a própria noção de exclusão não pode atingir por si 

só” (FOUCAULT, 2015, p. 5). Nesse sentido, é válido destacar que a sociedade em geral não 

pode ser responsabilizada pelo mecanismo de exclusão, pois tal ferramenta não é um consenso 

social, mas um fruto do jogo histórico de relações de poder, com instâncias crucialmente 

especificadas e muito mais finas do que uma simples anuência com a repressão. Assim, as 

posições normativas não são o produto de um consenso social, mas de um conflito (SCOTT, 

1986). 

Para exercer o controle, Foucault traça quatro principais táticas punitivas, quais sejam: 

excluir, no sentido estrito de exilar, expulsar, pôr para fora; compensar, que seria o 

ressarcimento ou a reparação do dano; marcar, que seria, literalmente, deixar um sinal no corpo 

ou infligir uma marca simbólica a seu personagem que traga degradação ao indivíduo; e 

encarcerar, que seria a forma de repressão predominante no Ocidente desde a virada do século 



20 

 

XVIII para o XIX (FOUCAULT, 2015). Nesse sentido, a prisão se tornou a forma principal de 

punição porque, entre as táticas punitivas, o encarceramento era aquela que correspondia à 

forma-salário do trabalho (FOUCAULT, 2015). 

Ainda, no que tange ao encarceramento, tendo como base as teorias contratualistas, é 

com os reformadores das teorias penais da segunda metade do século XVIII, como Beccaria 

(2016), que ganha força a noção do criminoso como inimigo da sociedade e a substituição da 

solução do conflito por uma ação pública (FOUCAULT, 2015). Beccaria, inclusive, escreve 

que “para não ser um ato de violência contra o cidadão, a pena deve ser essencialmente pública” 

(BECCARIA, 2016, p. 118). 

Ocorre que, para Beccaria, a pena deve “ser eficaz para prevenir e combater o delito, 

sendo os castigos cruéis contraproducentes, devendo a lei penal servir para proteger a sociedade 

do arbítrio estatal e para dar uma resposta punitiva aos que delinquiram” (ANGOTTI, 2011, p. 

53) e, dessa forma, favorecer a recuperação moral do indivíduo que cometeu o delito. “Nesse 

contexto, o ato criminoso era fruto da escolha individual, e deveria ser punido de forma a expiar 

a culpa do condenado” (ANGOTTI, 2011, p. 53). 

Assim, Beccaria buscou definir a necessidade de punir como a forma de proteger o 

interesse da sociedade do rompimento do pacto social, sendo a pena “pronta, necessária, a 

menor das penas aplicáveis nas circunstâncias dadas, proporcionada ao delito e determinada 

pela lei” (BECCARIA, 2016, p. 118). 

Contudo, nenhum dos grandes reformadores propuseram a prisão como pena universal 

ou principal, apenas como uma possibilidade. A prisão não era vista como a forma geral de 

penalidade, assim como não era tratada como uma oportunidade de transformação psicológica 

e moral do delinquente (FOUCAULT, 2015). É no início do século XIX, quando o 

enclausuramento já se solidifica como pena principal, que os teóricos atribuíram esse papel 

transformador à prisão. Aqui, já nos anos 1815-1830, o círculo carcerário é objeto de críticas 

que, com o tempo, passam a ser consideradas fatalidades, como a constituição de uma 

população “marginal” e “delinquente” destinada a ingressar e reingressar no cárcere 

(FOUCAULT, 2015). Há, de fato, uma “inversão criminológica do círculo carcerário” 

(FOUCAULT, 2015, p. 230), na qual a prisão, em vez de criadora da delinquência, torna-se a 

resposta adequada para suprimi-la.  

Sobre tal período, Foucault (2015, p. 238) explica que 



21 

 

A história da penalidade no início do século XIX não está essencialmente associada a 

uma história das ideias morais; é um capítulo na história do corpo. Ou, para dizer de 

outro modo, interrogando as ideias morais a partir da prática e das instituições penais, 

descobre-se que a evolução da moral foi, antes de tudo, a história do corpo, a história 

dos corpos. 

Assim, para além da anatomopolítica do corpo humano, Foucault (2010) traz o conceito 

do que chama de “biopolítica” da espécie humana como uma nova tecnologia de poder para 

intervir na natalidade, na morbidade, nas incapacidades biológicas e nas diversas esferas da 

vida. 

Segundo o autor (FOUCAULT, 2010, p. 206) 

Não é exatamente com a sociedade que se lida nessa nova tecnologia de poder (ou, 

enfim, com o corpo social tal como o definem os juristas); não é tampouco com o 

indivíduo-corpo. É um novo corpo: corpo múltiplo, corpo com inúmeras cabeças (...). 

É a noção de “população”. A biopolítica lida com a população (...) como problema 

político, como problema a um só tempo científico e político, como problema biológico 

e como problema de poder”. 

Dessa forma, a biopolítica, por meio de previsões, estatísticas e medições, vai implantar 

mecanismos para estimular a natalidade, baixar a morbidade e aumentar a longevidade. Assim, 

é possível extrair forças ao mesmo tempo em que elas são maximizadas. Nesse contexto de 

“biopoder”, a promoção das forças vitais resulta de uma nova preocupação pela acumulação e 

pela reprodução da força de trabalho, de modo que, com a subordinação da vida em relação à 

produtividade lucrativa, efetivamente, “a acumulação de força de trabalho só pode ser alcançada 

com o máximo de violência para que (...) a própria violência se transforme na força mais 

produtiva” (FEDERICI, 2017, p. 35). 

De acordo com Federici (2017), é durante a crise populacional dos séculos XVI e XVII 

que surgem os primeiros indícios dessa biopolítica, quando a reprodução passa a ser assunto de 

Estado9. Contudo, é importante considerar o impacto significativo que a fome na Europa do 

século XVIII teve como catalisadora da solidificação de uma tecnologia disciplinar do corpo 

(que trata o corpo como fonte de forças que precisa tornar úteis e dóceis) e de uma tecnologia 

 
9 É importante observar que os mecanismos de controle do capital humano foram se solidificando como 

intervenção estatal ao longo dos séculos anteriores, de acordo com a progressão do Estado como poder formal de 

regulação e repressão do trabalho. O controle desenvolvido na França pelos administradores do Bureau des Pauvres 

(Serviço aos Pobres) data do final do século XVI, por exemplo, quando passaram a calcular a quantidade de pobres 

e a quantidade de recursos a serem despendidos, assim como a registrar os falecimentos para evitar fraudes na 

solicitação de auxílios ao Estado (FEDERICI, 2017). 



22 

 

regulamentadora da vida (que busca controlar os efeitos dos eventos inerentes à massa viva que 

é a população) (FOUCAULT, 2010). 

3.4 A sexualização do corpo 

Diante da tecnologia disciplinar do corpo e da tecnologia regulamentadora da vida, a 

sexualidade adquire importância capital estratégica no século XIX, durante o apogeu da 

biopolítica. Ocorre que a sexualidade, como comportamento propriamente corporal, exige um 

controle disciplinar individual, na forma da vigilância permanente no âmbito privado. Ao 

mesmo tempo, a sexualidade importa como prática humana que enseja em efeito, mais 

precisamente em efeito procriador, resultando em um processo biológico que não concerne mais 

ao corpo do indivíduo, mas à unidade múltipla chamada população. Logo, a sexualidade exige 

disciplina, assim como exige regulamentação (FOUCAULT, 2010). 

Assim sendo, o elemento que une a tecnologia disciplinar e a tecnologia 

regulamentadora, que se aplica ao corpo e à população, que permite, ao mesmo tempo, controlar 

a ordem disciplinar do corpo e a aleatoriedade da multiplicidade biológica é a “norma” 

(FOUCAULT, 2010). 

Sobre essa normalização, Foucault (2017, p. 7) afirma que a sexualidade 

Muda-se para dentro de casa. A família conjugal a confisca. E absorve-a, inteiramente, 

na seriedade da função de reproduzir. Em torno do sexo, se cala. O casal, legítimo e 

procriador, dita a lei. Impõe-se como modelo, faz reinar a norma, detém a verdade, 

guarda o direito de falar, reservando-se o princípio do segredo. No espaço social, (...) 

um único lugar de sexualidade reconhecida, mas utilitário e fecundo: o quarto dos 

pais. Ao que sobra só resta encobrir-se (...). E se o estéril insiste, e se mostra 

demasiadamente, vira anormal: receberá este status e deverá pagar as sanções. 

Aqui, o sexo não é julgado, mas administrado. Por exigir procedimentos de gestão, no 

século XVIII, o sexo passa a ser questão de “polícia” no sentido de fortalecer e majorar 

ordenadamente as forças individuais e coletivas (FOUCAULT, 2017). Assim, constitui-se uma 

“polícia do sexo, isto é, necessidade de regular o sexo por meio de discursos úteis e públicos e 

não pelo rigor de uma proibição” (FOUCAULT, 2017, p. 28). 

Há, portanto, um processo, intensificado no século XIX, no qual a sexualidade passou 

a ser vista como uma peça estratégica essencial para o controle dos corpos individuais e dos 



23 

 

corpos múltiplos (população) e, para ser instrumentalizada, a sexualidade foi politizada, 

tornando-a uma questão de Estado. 

Dessa forma, como ferramenta, o sexo passou a ser analisado por áreas do conhecimento 

como a Medicina, a Biologia, a Demografia e a Psicologia, ou seja, passou a ser objeto de 

avaliação pelas ciências do homem. Por isso, como objeto de estudo e intervenção, incentivou-

se a manifestação da sexualidade como confissão a ser relatada em instituições como a Igreja, 

a escola, a família e o consultório médico (FOUCAULT, 2017). 

Ainda, é válido observar que essa confissão não tem exatamente como objetivo a 

repressão, mas o controle. Isso porque toda sexualidade é foco de análise, não apenas a 

sexualidade “normal”, heterossexual, familiar, mas também a figura do desviante sexual, do 

homossexual e do pervertido (FOUCAULT, 2017). A manifestação da sexualidade que não 

pode ser regulada para a geração, para a procriação, passa a ser eliminada, enfraquecida ou 

isolada, já que, “na moral burguesa, tudo o que não é reprodutivo é obsceno, antinatural, 

pervertido” (FEDERICI, 2019, p. 57). 

Dessa forma, diante das sexualidades ditas ilegítimas, a concessão era o isolamento, 

“que vão incomodar noutro lugar: incomodem lá onde possam ser reinscritas, se não nos 

circuitos da produção, pelo menos do lucro” (FOUCAULT, 2017, p. 8). É assim que a prostituta 

é condenada às casas de prostituição e a histérica é condenada aos hospitais psiquiátricos, 

espaços sociais que ficam longe dos olhos, inseridos em um discurso clandestino e codificado. 

“Fora desses lugares, o puritanismo moderno teria imposto seu tríplice decreto de interdição, 

inexistência e mutismo” (FOUCAULT, 2017, p. 9). 

Sobre esse silenciamento, segundo Foucault (2017, p. 8) 

Isso seria próprio da repressão e é o que a distingue das interdições mantidas pela 

simples lei penal: a repressão funciona, decerto, como condenação ao 

desaparecimento, mas também como injunção ao silêncio, afirmação de inexistência 

e, consequentemente, constatação de que, em tudo isso, não há nada para dizer, nem 

para ver, nem para saber. Assim marcharia, com sua lógica capenga, a hipocrisia de 

nossas sociedades burguesas. 

Ademais, diante de uma conduta “antinatural”, se não é possível silenciar de alguma 

forma, que seja encarcerada. “Quanto aos tribunais, podiam condenar tanto a homossexualidade 

quanto a infidelidade, o casamento sem consentimento dos pais” (FOUCAULT, 2017, p. 42). 

Para um comportamento ser categorizado como uma forma extrema de “contra a lei”, bastava 



24 

 

infringir a ideia de uma ordem das coisas e dos seres baseada no casamento legítimo. “As 

proibições em relação ao sexo eram, fundamentalmente, de natureza jurídica. A ‘natureza’, em 

que às vezes se apoiavam, era ainda uma espécie de direito” (FOUCAULT, 2017, p. 42). É 

dessa forma que o “contra a natureza” é percebido como um ilegalismo global e esse sistema, 

focado no casamento legítimo e na sexualidade “normal”, causou um movimento centrífugo em 

direção à monogamia heterossexual. 

Assim, ao fim do século XVIII até o XX, as sexualidades periféricas, quando não 

encarceradas sendo perseguidas pelo Sistema Penal como “delito”, são categorizadas como 

“vício”, “loucura moral”, “neurose genital”, “aberração do sentido genésico”, 

“degenerescência” ou “desequilíbrio psíquico” (FOUCAULT, 2017). É aqui que o Sistema 

Penal (penalidade) cede lugar, em parte, à Medicina (adestramento), que, para servir como 

sistema de repressão, instala novas instâncias de controle e mecanismos de vigilância. 

Esse é o momento em que, na história da repressão, a punição cede espaço para a 

vigilância, já que vigiar é mais rentável. Logo, esse campo de intervenção, sobretudo a partir 

do século XIX, é garantido pelos lucros econômicos advindos da Medicina, da prostituição e 

da pornografia10. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
10 O prazer e o poder não se anulam, mas vinculam-se por meio de mecanismos complexos e positivos que se 

utilizam da concentração analítica do prazer e da majoração do poder que o controla (FOUCAULT, 2017). 



25 

 

4 CAPÍTULO III: A PROSTITUTA E A MULHER NORMAL 

4.1 O discurso jurídico-médico 

É na caça às bruxas, transcorrida durante os séculos XVI e XVII, que o domínio 

masculino começa a se utilizar da aliança entre a Medicina e o Sistema Penal. Tendo como 

objetivo a repressão de violações das normas reprodutivas (como o infanticídio) e, portanto, a 

vigilância das mulheres, o Estado começou a suspeitar das parteiras e a substituí-las por 

homens. Se as parteiras continuassem no ofício, seria sob a vigilância dos médicos ou para 

servirem de instrumento de vigilância11 (FEDERICI, 2017). Logo, devido à política criminal 

do período, uma função que era corriqueira e exclusivamente feminina, a de conduzir12 o parto, 

foi transferida para as mãos de médicos homens e, com a dominação da prática, advém também 

a priorização da vida do feto, em detrimento da vida da mulher (FEDERICI, 2017). 

Posteriormente, durante o período que data do século XVIII até o XX, a relevância que 

a sexualidade assume como corpo (organismo) e fenômeno global (população) ocasiona a 

ascendente e extrema valorização da Medicina na regulação da sexualidade. 

Nesse sentido, Foucault (2010, p. 212) expõe que o controle da sexualidade é justificado 

por meio da 

ideia médica segundo a qual a sexualidade, quando é indisciplinada e irregular, tem 

sempre duas ordens de efeitos: um sobre o corpo, sobre o corpo indisciplinado que é 

imediatamente punido por todas as doenças individuais que o devasso sexual atrai 

sobre si. (...) Mas, ao mesmo tempo, uma sexualidade devassa, pervertida, (...) tem 

efeitos no plano da população, uma vez que se supõe que aquele que foi devasso 

sexualmente tem uma hereditariedade (...) É a teoria da degenerescência. 

Sob o pretexto de evitar a morte dos indivíduos, das gerações e, por fim, da espécie, as 

normas médicas atribuíam às menores oscilações da sexualidade um destino imaginário fadado 

a repercutir por gerações, considerando-as danos perigosos à sociedade como um todo 

(FOUCAULT, 2017). 

 
11 As parteiras tinham que se tornar espiãs do Estado se quisessem permanecer na prática na França e na Alemanha, 

informando os novos nascimentos, os pais de crianças nascidas fora do casamento e mulheres que tivessem feito 

um parto em segredo (FEDERICI, 2017). 
12 Observa-se que o que era antes uma prática ativa (“conduzir”) no parto, na qual a mulher tinha dominação, foi 

reprimida com a marginalização das parteiras. Logo, o controle que ainda restava sobre a própria reprodução foi 

retirado para que o papel da mulher no parto fosse exclusivamente passivo. 



26 

 

É por isso que a Medicina, por meio de um discurso higienista, abre caminho como 

ciência de importância inquestionável no fim do século XIX, dada a sua expertise sobre os 

processos orgânicos e biológicos do corpo. Nasce, então, uma prática médica insistente e 

indiscreta pronta a socorrer a Lei e a opinião dominante quando necessário. 

Sobre essa Medicina, Foucault (2017, p. 60) a considerou 

Involuntariamente ingênua nos melhores casos e voluntariamente mentirosa nos mais 

frequentes, cúmplice do que denunciava (...) reivindicava outros poderes, arvorava-se 

em instância soberana dos imperativos da higiene, somando os velhos medos do mal 

venéreo aos novos temas da assepsia, os grandes mitos evolucionistas às modernas 

instituições da saúde pública, pretendia assegurar o vigor físico e a pureza moral do 

corpo social (...). 

Em suma, a tecnologia do sexo, como técnica política de intervenção, vai se utilizar da 

Medicina para, por meio do diagnóstico do indivíduo, exigir um padrão de normalidade na 

população. “A ‘carne’ é transferida para o organismo” (FOUCAULT, 2017, p. 127). 

Inicialmente, foi na família burguesa e aristocrática que a sexualidade foi 

problematizada e medicalizada. Mais precisamente, problematizou-se a sexualidade das 

crianças e dos adolescentes e medicou-se a sexualidade feminina. Na família burguesa, 

portanto, consolidou-se o primeiro alvo da psiquiatrização do sexo (FOUCAULT, 2017). 

A burguesia começou considerando que o seu próprio sexo era coisa importante, 

frágil, tesouro, segredo de conhecimento indispensável. A personagem investida 

primeiramente pelo dispositivo de sexualidade, uma das primeiras a ser “sexualizada”, 

foi, não devemos esquecer, a mulher “ociosa”, nos limites do “mundo” – onde sempre 

deveria figurar como valor – e da família, onde lhe atribuíam novo rol de obrigações 

conjugais e parentais (...) foi aí que a histerização da mulher encontrou seu ponto de 

fixação. (FOUCAULT, 2017, p. 131). 

Observa-se que, em um primeiro momento, não era o controle das camadas populares 

que demandava preocupação, mas sim o futuro da classe burguesa, que tinha a obrigação de 

conservar uma descendência sadia. Assim, as mulheres burguesas eram vistas como produtoras 

de herdeiros que garantiriam a transmissão da propriedade familiar. 

Todavia, as camadas populares não escaparam por muito tempo dos dispositivos de 

controle da sexualidade. Tais mecanismos penetraram lentamente nas normas desse grupo 

social, desde o controle de natalidade no fim do século XVIII até o momento em que a 



27 

 

organização da família “canônica” pareceu ser um instrumento de controle político e de 

regulamentação econômica indispensável para a sujeição do proletariado urbano, de modo que, 

na década de 1830, inclusive, houve uma grande campanha para a “moralização das classes 

pobres” (FOUCAULT, 2017). Quando esses mecanismos se desenvolveram plenamente na 

classe operária, havia, já “no fim do século XIX, o controle judiciário e médico das perversões, 

em nome de uma proteção geral da sociedade e da raça” (FOUCAULT, 2017, p. 132-133). 

Nesse momento, faz-se necessário observar que, enquanto os destinos das mulheres na 

Europa Ocidental eram traçados de acordo com o seu potencial reprodutivo, as mulheres 

escravizadas eram tratadas como máquinas reprodutivas nos latifúndios coloniais do Novo 

Mundo, abertamente expostas a agressões sexuais. As mulheres escravizadas, forçadas a se 

tornarem geradoras de novos trabalhadores, eram exploradas pela sua força reprodutiva (o que 

apenas escalou com o fim do tráfico de escravos) e tinham, por fim, seus filhos vendidos em 

leilões (FEDERICI, 2017). 

Percebe-se, dessa forma, que os controles da sexualidade pelo discurso jurídico-médico 

não se deram da mesma forma entre as classes e os povos, tendo início de modo mais complexo 

para e pelas classes burguesas para, depois, difundir-se no corpo social por completo. 

4.2 A loucura aprisionada 

Como obstáculo para um corpo social sadio e, portanto, produtivo, há também a 

“loucura”. Assim, o internamento, de acordo com o discurso jurídico-médico, representou uma 

medida permanente contra a loucura, reajustando-se incessantemente à sua verdade móvel e 

alienando a liberdade quando possível, de modo que “não se deve conceber a camisola como a 

humanização das correntes” (FOUCAULT, 2019, p. 451). 

Nas palavras de Foucault (2015, p. 5) 

o hospital psiquiátrico é realmente o lugar institucional no qual e por meio do qual se 

dá a expulsão do louco; ao mesmo tempo e pela própria ação dessa expulsão, ele é um 

núcleo de constituição e reconstituição de uma racionalidade autoritariamente 

instaurada no âmbito das relações de poder no interior do hospital e que será 

reabsorvida no exterior do hospital na forma de discurso científico, que circulará no 

exterior como saber sobre a loucura. 

Ou seja, na mesma medida em que, de acordo com a linguagem dominante, a penalidade 

produz o saber, a cientificidade também o produz, isto é, a Medicina aparece não somente como 



28 

 

depositária do real, mas igualmente como sua criadora, e, dessa forma, criadora, também, do 

conceito de “loucura” e da definição da pessoa “louca”. 

É nesse momento, no século XIX, quando a loucura passa a ser alvo da avaliação 

racional do discurso jurídico-médico, que ocorre a objetivação essencial do ser humano. A 

loucura é o mais puro, principal e primário veículo da transformação da verdade do ser humano 

para objeto, tornando-a acessível a uma percepção científica (FOUCAULT, 2019). 

Todavia, essa objetividade é deixada de lado quando a análise empírica da Criminologia 

Positivista, por exemplo, se mostra ineficaz para corroborar suas teses científicas (já que não se 

encontra uniformidade entre os traços anatômicos dos delinquentes) e sinais de epilepsia e 

traços de “loucura moral” passam a ser identificados como comportamentos associados à 

criminalidade13 (FARIA, 2019). 

Ao destrinchar os fatores emocionais e psicológicos que poderiam levar mulheres 

“normais” a comportamentos inadequados, os médicos defendiam três principais causas: a 

Histeria, o Nervosismo e o Hipnotismo (FARIA, 2019). Corriqueiramente, o histerismo, o 

nervosismo e a hipnose eram ligados a comportamentos negativos e, em boa parte das vezes, a 

comportamentos criminosos da mulher. Todavia, o histerismo era considerado a condição mais 

perigosa por conduzir as “doentes” a manifestar comportamentos sexuais “antinaturais”, sendo, 

portanto, as histéricas o foco do estudo da Medicina no âmbito criminal (FARIA, 2019). 

É importante salientar, contudo, que tais condições não eram tão estigmatizadas como 

as práticas sexuais não reprodutivas recorrentes – que eram criminalizadas – mas eram vistas 

como doenças “curáveis” das quais as mulheres poderiam ter sido vítimas, diante da sua 

natureza frágil (FARIA, 2019). A loucura, nesse contexto, passou a ser medicalizada e 

internada, até o momento em que os comportamentos “anormais” que tivessem sido 

manifestados cessassem. 

4.3 A “mulher delinquente” 

A Criminologia Positivista – também nomeada Positivismo Criminológico ou Escola 

Positiva de Direito Penal – buscou a compreensão do crime e da pessoa delinquente de acordo 

 
13 Aqui, há um exemplo da deslegitimação radical das ciências humanas, ou seja, do próprio saber. Cada 

“instituição de sequestro”, como a prisão, o manicômio, o asilo, o hospital e a escola, gera seu próprio saber, 

amparada pelo seu micropoder (FOUCAULT, 1979). 



29 

 

com as influências das teorias científicas em ascendência nos séculos XIX e XX, como os 

trabalhos de Auguste Comte e Charles Darwin. 

De acordo com Santos (1979, p. 43), “o positivismo científico é a designação geral de 

um tipo de conhecimento qualificado pelo uso sistemático do método positivo das ciências 

naturais para a sua aquisição”. Tal método, dessa forma, pressupõe a existência de um conjunto 

de leis naturais e gerais que regem os fenômenos da natureza14, nos quais se incluem os fatos 

criminosos. 

Assim, Santos (1979) define duas concepções para a explicação do crime a partir do 

Positivismo Criminológico, que seriam: a orientação biológica, segundo a qual a origem do 

comportamento criminoso é inata e, portanto, manifesta-se nos traços anatômicos do ser 

desviante; e a orientação sociológica, segundo a qual o crime é uma patologia social, ou seja, 

um produto da desorganização social. Logo, as duas concepções alinham-se para promover uma 

tecnologia disciplinar do corpo (indivíduo) e uma tecnologia regulamentadora da vida 

(biopolítica). Observa-se, dessa forma, a presença da dinâmica entre controle do corpo 

(indivíduo) e controle da população (coletivo) na relação positivismo biológico/positivismo 

sociológico. 

Segundo Santos (1979, p. 44), 

A alternativa do modelo positivista não apresenta, apenas, a vantagem de um método 

de comprovada eficácia na construção das ciências naturais, em contraste com o 

método especulativo do racionalismo, mas aparece como uma revolução no modo de 

pensar os fenômenos sociais, compreendidos como produtos do pressuposto científico 

desse método: o determinismo causal geral da natureza física e social. Essa unidade 

do método científico é, precisamente, a característica básica do modelo positivista, e 

o abandono da noção de liberdade do comportamento é compensado pela perspectiva 

de que o conhecimento científico das relações causais dos fenômenos sociais 

possibilita a sua previsão, e, consequentemente, o seu controle, segundo propósitos 

ou interesses específicos. A ciência social positiva surge como a ciência do controle 

social, e, assim, como a possibilidade real não só de controlar, mas, também, de 

suprimir os fenômenos sociais contrários à ordem. 

Ainda, segundo Angotti (2011, p. 56), 

 
14 “A noção (...) de que os fenômenos sociais, à semelhança dos naturais, estão submetidos a leis gerais, e de que 

o comportamento social pode ser explicado por relações causais desenvolve-se em um sistema estruturado na ideia 

geral do determinismo a partir dos trabalhos de Comte, (...) sob o lema de ‘conhecer para prever’” (SANTOS, 

1979, P. 44). 



30 

 

Negando a metafísica e as formulações teológicas, o Positivismo Criminológico 

reivindicava para si o status de ciência, uma vez que, colocando em prática o método 

de observação e experimentação sensível dos fenômenos, pretendia formular leis 

gerais que explicassem o comportamento criminoso de homens e mulheres. 

Dessa forma, a partir da premissa de que os fenômenos sociais obedecem a uma ordem 

natural e universal, assim como os fenômenos naturais, o positivista toma como verdadeira a 

ideologia dominante, o que confere à ciência positiva do controle social uma significação 

política. 

Para fundamentar suas teses, partindo do princípio de que condições físicas e processos 

mentais estão correlacionados, os positivistas põem-se a investigar e relatar anomalias 

biológicas ou antropológicas, traduzidas em sinais de degenerescência15 (LOMBROSO; 

FERRERO, 1980), que passam a ser procurados e medicalizados. Justifica-se, dessa forma, o 

patrulhamento pela Igreja, pelo Estado e pela família. 

Segundo Espinoza (2004, p. 56) 

A ideologia da “tutela”, introduzida pelo discurso inquisitorial, estendeu-se aos 

cristãos-novos, aos indígenas, aos negros, às prostitutas, aos doentes mentais, às 

crianças e adolescentes, aos velhos, entre outros, tanto para protegê-los quanto para 

reprimi-los. 

Assim, propondo-se como ciência, sob a égide do método indutivo, os positivistas 

elaboram o ordenamento científico das novas premissas do controle social e, para efetivá-lo, 

dão legitimidade ao vigilantismo social para que o Estado policial, com o propósito de “curar” 

a sociedade, marginalize e exclua todos aqueles que fujam do molde da “normalidade”. 

Destarte, no que tange à relação da mulher com o poder punitivo, cabe ressaltar a 

construção da imagem da mulher como fraca em corpo e mente pela Criminologia Positivista 

(ESPINOZA, 2004). Em La Donna Delinquente: la Prostituta e la Donna Normale, de 1893, 

Lombroso e Ferrero (LOMBROSO; FERRERO, 1980) defendem, em uma perspectiva geral, 

uma figura da mulher que é imóvel e passiva, mais dócil à Lei do que os homens, porém, 

potencialmente amoral e inclinada ao delito diante da menor tentação. Haveria, portanto, um 

predomínio da “carne” em detrimento do “espírito”. 

 
15 Esse método empírico indutivo, baseado na observação da pessoa delinquente, conferiu à Criminologia 

Positivista o status de ciência. 



31 

 

Dessa forma, os precursores da Criminologia Positivista utilizaram-se essencialmente 

das figuras simbólicas da “mulher criminosa”16, que seriam degenerações da “mulher normal” 

(LOMBROSO; FERRERO, 1980). Observa-se que, como costuma ocorrer com o advento de 

mudanças na organização das relações sociais, o poder dominante manipula os símbolos 

culturalmente disponíveis para evocar representações simbólicas que possam embasar as 

mudanças nas representações de poder (SCOTT, 1986). Nesse caso, a Criminologia Positivista 

evoca as imagens antagônicas da inocência e da corrupção. 

4.4 A “importação” da Criminologia Positivista 

A partir da reformulação moderna da América Latina durante o século XVIII, o discurso 

jurídico-penal regional procurou, sobretudo, “importar” teorias penais do exterior, baseando-se 

em ficções e metáforas, sem atenção aos elementos concretos da realidade social latina 

(ZAFFARONI, 2001). 

Importou-se, em realidade, figuras simbólicas do “contrato social” para fundamentar 

um Sistema Penal originado do contratualismo, de modo que, quando esses símbolos 

“falhavam, ou eram insuficientes, o fantasma (...) era o da ameaça de uma suposta ‘volta à 

natureza’ (entendida como selvagem, primitiva, animal), através de uma imaginária guerra de 

todos contra todos” (ZAFFARONI, 2001, p. 49). Assim, “nossa região latino-americana e seu 

controle social são produto da transculturação protagonizada, primeiro, pela revolução 

mercantil e, depois, pela revolução industrial, revoluções que nos incorporaram às suas 

respectivas civilizações ‘universais’” (ZAFFARONI, 2001, p. 65). 

No que tange à legislação brasileira, os primeiros dispositivos a refletir, no plano legal, 

as discussões sobre o encarceramento que dominavam os meios jurídicos e políticos na época 

foram a Constituição Imperial de 1824 e o Código Criminal do Império de 1830, de modo que, 

em um primeiro momento, tais legislações tiveram inspiração, principalmente, na Escola 

Clássica do Direito Penal de Cesare Beccaria e Jeremy Bentham (ANGOTTI, 2011). “Essa 

mudança na legislação era fruto da tentativa de incorporar ao Direito brasileiro preceitos liberais 

de cunho iluminista em voga em alguns países europeus e nos Estados Unidos, sem, no entanto, 

colocar em risco o poder monárquico” (ANGOTTI, 2011, p. 52). É claro, “o fato de o Brasil 

 
16 Por meio de pesquisas conduzidas no corpo de mulheres encarceradas na Itália e da posterior análise das suas 

características anatômicas, Lombroso identificou sinais específicos que denotavam o crime cometido pela 

delinquente. Assim, foram categorizadas a criminosa nata, a criminosa ocasional, a criminosa de paixão, a suicida, 

a prostituta nata, a prostituta ocasional, a ofensora histérica, a lunática, a epiléptica e a moralmente insana (FARIA, 

2019). 



32 

 

ser um país escravista, no entanto, refletia os paradoxos entre o humanismo iluminista que se 

buscava praticar e a estrutura social vigente” (ANGOTTI, 2011, p. 55). 

Todavia, para além da “importação” do Iluminismo Penal do século XVIII, produto de 

seu tempo, a “importação” da Criminologia Positivista teve início, no Brasil, nas últimas 

décadas do século XIX e se fortaleceu na transição para o século XX como parte do projeto de 

uma sociedade “desenvolvida” e moderna, de acordo com o modelo europeu (FARIA, 2019). 

Dessa forma, houve a confluência das correntes ideológicas do Liberalismo 

(responsabilização pessoal do indivíduo delinquente) e do Positivismo (delinquência causada 

por uma estrutura biológica singular ou por uma patologia social) na formação dos saberes 

jurídicos e médicos predominantes no Brasil do final do século XIX (ANGOTTI, 2011). 

Ainda, a associação do discurso jurídico-médico, ou seja, a medicalização do direito, 

não foi, de início, tão efetiva no Brasil (FARIA, 2019). Ocorre que, por considerarem o Direito 

uma área que competia exclusivamente a eles, os operadores do direito não admitiram a 

interferência desmedida da antropologia criminal de Lombroso na confecção das leis e na 

execução penal17. Dessa forma, o controle da política criminal foi objeto de disputa entre 

juristas e médicos (FARIA, 2019). 

Mesmo diante dessa resistência e de outros obstáculos na adaptação da ideologia18, 

entretanto, por meio de pesquisadores como José Hygidio e Clóvis Beviláqua19, a Medicina 

Lombrosiana continuou influenciando e controlando as políticas brasileiras sobre o corpo e 

comportamento, o que, direta ou indiretamente, influenciou a política criminal (FARIA, 2019). 

Na época, 

a sociedade brasileira sofreu uma série de transformações: a consolidação do 

capitalismo; o incremento de uma vida urbana que oferecia novas alternativas de 

convivência social; a ascensão da burguesia e o surgimento de uma nova mentalidade 

– burguesa – reorganizadora das vivências familiares e domésticas, do tempo e das 

atividades femininas (D’INCAO, 2004, p. 223). 

 
17 Um exemplo da resistência em relação à incorporação total dos ditames da Criminologia Positivista é a 

permanência do júri, já que, segundo os positivistas, o delinquente é um doente e, portanto, o julgamento do fato 

atípico deveria ser feito por meio de um diagnóstico médico, que seria capaz de atestar a sua “periculosidade” 

(FARIA, 2019). 
18 As crescentes populações de ex-escravos e imigrantes constituíram outros obstáculos à adaptação da ideologia 

positivista na realidade nacional. 
19 Clóvis Beviláqua foi o primeiro autor a publicar uma obra (Criminologia e Direito, 1896) com a terminologia 

da Escola Positivista (FARIA, 2019). 



33 

 

Assim, no que tange à transição para o pensamento burguês, Angotti (2011, p. 92) 

explica que 

O rápido processo de urbanização pelo qual passaram cidades como Rio de Janeiro e 

São Paulo alterou, em parte, as tradicionais estruturas patriarcais edificadas desde o 

Brasil colônia nos meios rurais. O patriarca, que tinha poderes quase absolutos em 

relação aos destinos de seus filhos, empregados, esposa e concubinas, passou a perder 

espaço para o modelo burguês de família seguido pelas classes médias e altas nas 

cidades. Nesse contexto, surgiram, aos poucos, novas dinâmicas em relação à 

profissão e casamento dos filhos e filhas, aos espaços ocupados pelas mulheres na 

casa e ao próprio papel da família que, paulatinamente, era remodelada. Segundo 

Susan Besse, historiadora que pesquisou o que chama de “reestruturação da ideologia 

de gênero” ocorrida no Brasil no início do século XX. 

Logo, como nas “civilizações universais”, aqui o positivista operou de acordo com a 

ideologia burguesa dominante, de forma a enfatizar a racionalidade burocrática e o controle 

científico. Dessa forma, os precursores do positivismo procuraram catalogar o fenômeno 

criminoso como um episódio individual que vai contra a ordem “natural”, que seria a legal. 

Implanta-se, desse modo, a figura do “homem delinquente” e da “mulher delinquente” no Brasil 

(BATISTA, 2011). 

Mais especificamente, a diferenciação entre a mulher honesta e a prostituta aparece no 

Código Criminal do Império de 1830, já que, conforme definido no artigo 222 da lei, enquanto 

a pena para o estupro da “mulher honesta” era de 3 a 12 anos de prisão, a pena para o estupro 

da prostituta era reduzida para 1 mês a 2 anos de prisão. Tal política criminal foi mantida, ainda, 

no Código Penal da República de 1890, no qual, de acordo com o artigo 268, a pena para o 

estupro da “mulher virgem ou não, mas honesta” era de 1 a 6 anos de prisão e a pena para o 

estupro da “mulher pública ou prostituta” era reduzida para 6 meses a 2 anos de prisão. 

Em relação à atuação da Medicina, diante da análise dos textos médicos produzidos no 

Rio de Janeiro entre 1840 e 1890, Engel (2004) verifica que a medicina social, disposta a frear 

o “caos urbano herdado do período colonial”, já ocupava lugar de destaque no enquadro dos 

comportamentos sociais, afetivos e sexuais dos habitantes, de acordo com os padrões burgueses. 

Segundo Engel (2004, p. 12-13), 

Na elaboração de um saber que buscava normatizar a vida cotidiana da cidade nos 

seus mais variados aspectos e seguindo bem de perto os passos percorridos pela 

medicina europeia no sentido da construção de um discurso sobre o sexo, os médicos 



34 

 

brasileiros do século passado revelavam uma preocupação, cada vez mais explícita, 

com a sexualidade. 

Então, o discurso jurídico-médico que corria no Rio de Janeiro do século XIX (centro 

político-administrativo e econômico-financeiro da época) apresentou-se como segmento da 

intelectualidade que se empenhava na função de ordenar a cidade, transformando-a em um 

espaço “civilizado” (ENGEL, 2004). Assim, parte do projeto de higienização do Rio de Janeiro 

residiu no controle da sexualidade, conforme o exemplo europeu, sendo a “livre manifestação 

do desejo (...) definida pelas noções de excesso de prazer e/ou ausência da finalidade 

reprodutora” (ENGEL, 2004, p. 71). Logo, por meio desse discurso, a atividade sexual não 

reprodutiva adquire o estigma de perversão, sintoma do organismo doente e ameaça à 

integridade física, sendo o casamento monogâmico heterossexual estabelecido como o único 

espaço em que é possível exercer a sexualidade sadia e higiênica (ENGEL, 2004). Percebe-se, 

mais uma vez, a ideia do uso produtivo da sexualidade humana: se não reproduz, reprime-se. 

É por meio dessas lentes da “importação” da Criminologia Positivista, “científica” e 

jurídico-médica, que são analisados os processos de criminalização da mulher brasileira desde 

o fim do século XIX até o início do século XX. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



35 

 

5 CAPÍTULO IV: O PERFIL DA MULHER ISOLADA NAS 

“INSTITUIÇÕES TOTAIS” 

Diante dessas considerações, é possível esboçar um perfil da mulher isolada nas 

“instituições totais” brasileiras na primeira metade do século XX, visto que esse é o período no 

qual surgiram as primeiras instituições prisionais específicas para mulheres (ANGOTTI, 2011). 

Aqui, entende-se o significado de “instituição total” de acordo com o conceito de 

Goffman, segundo o qual trata-se de “um local de residência e trabalho onde um grande número 

de indivíduos com situação semelhante, separados da sociedade mais ampla por considerável 

período de tempo, levam uma vida fechada e formalmente administrada” (GOFFMAN, 2015, 

p. 11). 

Nesse escopo, duas das instituições de exclusão descritas por Goffman (2015) podem 

ser consideradas para os fins deste estudo, quais sejam os hospitais psiquiátricos e as prisões. 

Embora tais espaços tenham funções e formas diferentes, todos, no fim, contribuem para o 

sistema de repressão que busca isolar a mulher que é considerada uma peça inadequada do 

corpo social em locais onde passam a sofrer uma “série de rebaixamentos, degradações, 

humilhações e profanações do eu” (GOFFMAN, 2015, p. 24). 

5.1 As mulheres encarceradas 

A prisão, segundo Goffman (2015), é uma instituição total organizada “para proteger a 

comunidade contra perigos intencionais” (GOFFMAN, 2015, p. 17). 

De início, no que tange ao encarceramento feminino, cabe fazer uma digressão sobre o 

sistema de repressão da sociedade colonial brasileira, que já tinha como função o controle da 

sexualidade feminina (ARAÚJO, 2004, p. 45): 

Das leis do Estado e da Igreja, com frequência bastante duras, à vigilância inquieta de 

pais, irmãos, tios, tutores, e à coerção informal, mas forte, de velhos costumes 

misóginos, tudo confluía para o mesmo objetivo: abafar a sexualidade feminina que, 

ao rebentar as amarras, ameaçava o equilíbrio doméstico, a segurança do grupo social 

e a própria ordem das instituições civis e eclesiásticas. 



36 

 

Na Colônia, a caça às bruxas também se fez presente no Brasil por meio do Santo 

Ofício20. Conforme a legislação da época21, as Ordenações do Reino, por exemplo, proibiram a 

preparação de bebidas que pudessem induzir qualquer indivíduo a “querer bem ou mal a outrem, 

ou outrem a ele” (ARAÚJO, 2004). 

Ainda, com o auxílio da Medicina, a Igreja perseguia as mulheres que possuíam 

conhecimentos sobre como cuidar do próprio corpo (PRIORE, 2004). Esse saber, transmitido 

ao longo das gerações, era essencial para a sobrevivência dos sistemas de conhecimento 

construídos de forma orgânica para proporcionar a independência feminina sobre o próprio 

corpo. Todavia, a Igreja as via como feiticeiras capazes de despertar as manifestações de Satã 

nos corpos adoentados (PRIORE, 2004). Para a Medicina, as curandeiras, benzedeiras e 

“conjuradoras de espíritos”, com seus feitiços e ervas mágicas, eram um perigo por substituir 

os médicos e cirurgiões, quando os estudos22 e cuidados do corpo deveriam ser uma 

exclusividade da análise “científica” masculina. 

De forma distinta do processo europeu de caça às bruxas, de fato, no Brasil Colônia, 

“nenhuma foi queimada e feita ‘fogo em pó’, conforme queria a legislação civil. Aqui elas 

foram ameaçadas, repreendidas, sujeitas a penitências espirituais. Felipa de Sousa foi açoitada 

publicamente e degredada da capitania da Bahia” (ARAÚJO, 2004, p. 67). Assim, a caça às 

bruxas nos trópicos, inclinada a um ideal “reformador” e “regenerador”, optava pelo castigo e 

não pela extinção. 

O discurso jurídico, assim como na Europa Ocidental Colonizadora, também estava 

intimamente conectado ao discurso médico no Brasil Colônia dos séculos XVI e XVII, de modo 

que “o médico era um criador de conceitos, e cada conceito elaborado tinha uma função no 

interior de um sistema que ultrapassava o domínio da medicina propriamente dito. Ao estatuto 

 
20 A primeira vistoria do Santo Ofício da Inquisição no Brasil data da primeira metade da década de 1590, ocasião 

em que são registradas vinte e nove mulheres que praticavam atos homossexuais esporádicos ou que assumiam a 

transgressão de modo permanente e evidente (ARAÚJO, 2004). Nesse sentido, o homoerotismo feminino (seja 

praticado uma só vez, na infância, ou sempre, fossem ou não mulheres casadas com homens) era o principal foco 

do Santo Ofício. A perseguição, ou seja, o obsessivo rastreamento da lesbos brasílica buscava expurgar o 

“abominável e nefando pecado da sodomia” das terras brasileiras (VAINFAS, 2004). 
21 Como integrante do sistema de repressão, a Igreja também condenava práticas que poderiam ser atreladas à 

bruxaria. A título de exemplo, desde 1707, o sínodo diocesano reunido em Salvador proibiu todo e qualquer tipo 

de feitiçaria destinada a influir no sentimento alheio, assim como palavras e bebidas amatórias e veículos 

semelhantes que interferissem nas vontades e desejos (ARAÚJO, 2004). 
22 Aqui, importa observar que, no Brasil Colônia, todo o conhecimento médico existente sobre o corpo feminino 

dizia respeito à reprodução (PRIORE, 2004). Os documentos científicos da época, como tratados, manuais e 

receituários revelam o foco no estudo da anatomia da madre (útero) e a obsessão em compreender o seu 

funcionamento como máquina reprodutiva (PRIORE, 2004). 



37 

 

biológico da mulher, estava sempre associado outro, moral e metafísico” (PRIORE, 2004, p. 

79). 

Ainda, com o fim de controlar a desordem urbana, aqui surge a figura dos 

desclassificados sociais, contingente populacional que se amplia como produto da política 

metropolitana orientada no sentido de povoar o Novo Mundo23. Inserida na categoria dos 

desclassificados sociais, a prostituição era alvo de uma repressão oscilante, já que a atuação das 

autoridades públicas variava entre a repressão por meio de mecanismos explicitamente 

violentos (quando consideravam um ônus) e a sua utilização em serviços complementares e 

essenciais (quando consideravam uma utilidade) (ENGEL, 2004). 

Assim, durante o período colonial, a prostituição era reprimida quando perturbava o 

sossego público, por exemplo, mas o remanejamento dessas mulheres para um local deserto 

que necessitasse de povoamento – onde pudessem se casar, reproduzir e fornecer trabalho 

doméstico – ainda seria útil ao progresso estatal e, portanto, permitido (ENGEL, 2004). O 

paradigma punitivo da época é evidente: a única alternativa ao encarceramento é a 

transformação dessas mulheres em elementos úteis. Se não pudessem ser convertidas em 

ferramentas, eram criminalizadas. 

Com a virada do século XIX para o XX e a chegada dos ideais da família burguesa, as 

“normas” acerca da presença feminina no privado e no público se adequaram. Assim, “se todas 

as transformações na vida urbana incitavam a uma maior visibilidade da mulher na esfera 

pública, o preço que pagava era o de enorme vigilância sobre seus mínimos gestos e a 

elaboração de uma nova imagem que associava à mulher ociosa e passiva do passado a figura 

da jovem sem nenhuma densidade, preocupada apenas com frivolidades” (RAGO, 2008, p. 73). 

Nesse contexto de “higienização” burguesa, a prostituição era um foco do controle 

penal, apesar de não o fazer de forma direta, mas perifericamente24 (FARIA, 2019). Em 

realidade, a prostituição não era considerada um crime, mas tampouco era considerada uma 

atividade lícita. 

 
23 “Desde meados do século XIX, o governo brasileiro procurou atrair milhares de imigrantes europeus para 

trabalhar tanto na lavoura, nas fazendas de café, quanto nas fábricas que surgiam nas cidades, substituindo a mão 

de obra escrava, especialmente depois da promulgação da Lei do Ventre Livre e da Abolição dos Escravos” 

(RAGO, 2004, p. 580). 
24 O artigo 59 do Código Penal de 1940, por exemplo, estabeleceu o delito de “vadiagem”. 



38 

 

Nesse sentido, de acordo com os relatos médicos produzidos no Rio de Janeiro entre 

1840 e 1890, ao investigar a “crença popular” da esterilidade da prostituta, por exemplo, o 

médico conclui que tais mulheres são, de fato, “menos fecundas” e que “o fruto da concepção 

que recebem em seu ventre não chega a seu termo de desenvolvimento” devido à “vida 

desregrada” e aos “excessos inerentes à vida de voluptuosidade”, que corrompem o corpo e 

altera suas funções orgânicas25 (ENGEL, 2004, p. 79). Trata-se, portanto, da busca dos 

positivistas por fundamentos científicos que justifiquem, de alguma forma, a esterilidade da 

prostituta, conferindo à “crença popular” o caráter de verdade. 

Dessa forma se dá, portanto, a aplicação de um pêndulo moral na política criminal 

brasileira do fim do século XIX, de modo que tal moralização da penalidade também pode ser 

verificada no artigo 279 do Código Penal da República de 1890, segundo o qual a mulher casada 

que cometesse adultério seria punida com a pena de prisão pelo período de 1 a 3 anos. No caso 

dos homens, entretanto, o marido sofreria a mesma pena apenas se tivesse concubina que 

vivesse às suas custas. 

Ademais, observa-se que, assim como na Europa Ocidental, o Brasil dos séculos XIX e 

XX tinha como objeto o controle da sexualidade para a promoção do comportamento ideal e 

higiênico. Entre as práticas sexuais “degeneradoras” para as mulheres, como a masturbação, a 

Medicina advogou, principalmente, pela repressão da homossexualidade, considerada a maior 

aberração sexual feminina26 (FARIA, 2019). A homossexualidade era relacionada, inclusive, à 

periculosidade no âmbito criminal, sendo um dos indícios de “degeneração” mais visados e 

decisivos para a classificação do comportamento criminoso (FARIA, 2019). 

Sobre o tema, Faria (2019, p. 50) afirma que 

A proximidade entre o comportamento homossexual e o criminoso era estudada por 

muitos teóricos no início do século XX no Brasil. É importante destacar que a 

homossexualidade deixou de ser crime, como conduta em si, no Código Penal de 

1830, no entanto, a discussão da criminalização ou não da homossexualidade 

permaneceu como um ponto não pacífico entre médicos e juristas (...). Em realidade, 

o comportamento sexual fora dos padrões era tido como fruto de neuroses e, como o 

 
25 De acordo com a análise do organismo da prostituta, a anormalidade do ciclo menstrual é apontada como um 

traço característico da sua identificação, por ser considerado um sinal de esterilidade e propensão ao aborto natural 

(ENGEL, 2004). 
26 A prática da homossexualidade feminina era mais proeminente do que a masculina, no entanto, a maior parte 

dos casos, por serem fruto da repressão sexual e falta de contato com homens, seriam facilmente “curáveis” pelo 

casamento (FARIA, 2019). 

 



39 

 

indivíduo neurótico era propenso ao crime, homossexuais ou “portadoras” de outras 

“aberrações” sexuais também o eram. Dessa forma, muitos homens e mulheres com 

comportamentos homossexuais eram internados em manicômios pelos seus familiares 

com o aceite do Estado. 

Observa-se, sobretudo no caso da mulher, a análise que extrapola o campo puramente 

biológico e se expande no moral, carregada de subjetividade. 

Diante desse ideal de mulher “normal”, cuja dedicação à família e ao ambiente 

doméstico27 dá ao seu papel social um sentido, inclusive, santificado, o Decreto Lei 3.971 de 

24 de dezembro de 1941 prevê que uma congregação de religiosas fique responsável pela 

administração do primeiro presídio construído exclusivamente para o aprisionamento de 

mulheres28. É a partir da valorização da conversão religiosa, em detrimento da segurança, então, 

que os novos estabelecimentos – os primeiros presídios femininos no Brasil – ficaram aos 

cuidados das Irmãs da Congregação de Nossa Senhora da Caridade do Bom Pastor d’Angers 

(ANGOTTI, 2011). 

Aqui, cabe observar que, no Brasil Colônia, os conventos serviam para isolar e 

“regenerar” as mulheres “desviantes” e insubmissas, que deveriam, portanto, redimir-se de seus 

pecados no claustro (NUNES, 2004). Todavia, a posteriori, a Igreja Católica se mobiliza para, 

por meio das associações femininas de piedade e da disseminação de colégios católicos para 

meninas, propagar o discurso religioso. Assim, “as próprias religiosas, empenhadas na direção 

de colégios, hospitais e ‘obras de caridade’, acabam por criar uma área de certa autonomia e de 

exercício de alguma forma de poder” (NUNES, 2004, p. 494). Dessa forma, “o fim do século 

XIX até a década de 60 do século XX representou um período de expansão e de estabilidade 

institucional para a vida religiosa feminina” (NUNES, 2004, p. 495). 

Assim, tendo como essência a busca pela difusão do discurso religioso e, portanto, da 

conversão das mulheres não “adequadas socialmente”, sob os ditames de uma política criminal 

carregada de conceitos morais, religiosos e excludentes, foram criados os primeiros 

estabelecimentos prisionais dedicados, exclusivamente, ao aprisionamento de mulheres29 

 
27 “Para muitos médicos e higienistas, o trabalho feminino fora do lar levaria à desagregação da família” 

(RAGO, 2004, p. 588). 
28 Penitenciária de Mulheres do Distrito Federal, no Rio de Janeiro. 
29 Em 1937, foi criado o Instituto Feminino de Readaptação Social de Porto Alegre, no Rio Grande do Sul; em 

1941, o Presídio Feminino do Estado, em São Paulo; e, em 1942, a Penitenciária de Mulheres do Distrito Federal, 

no Rio de Janeiro (FARIA, 2019). 



40 

 

(FARIA, 2019). 

É nesse cenário, portanto, que o Código Penal de 1940 surge como resultado de um 

processo de criação, reforma e modernização das instituições penais, sendo um projeto marcado 

tanto pelo cientificismo positivista, quanto pela metafísica do Direito Penal Clássico 

(ANGOTTI, 2011). Assim, buscando a atualização da política criminal, o Código Penal de 1940 

definiu, em seu artigo 37, que “as mulheres cumprem pena em estabelecimento próprio, 

observando-se os deveres e direitos inerentes à sua condição pessoal”. 

Nesse contexto, os decretos regulamentando a criação de espaços prisionais femininos 

foram sendo promulgados no território brasileiro, sendo a Penitenciária de Mulheres do Distrito 

Federal o primeiro estabelecimento construído, em 1942, especificamente para abrigar 

mulheres30. Segundo Faria (2019), a direção da penitenciária seguia a ideologia predominante 

na época entre os teóricos penais, segundo a qual a mulher precisava ser reeducada para retomar 

o seu papel como “mulher de família”. Assim, a prisão, administrada pelas Irmãs da 

Congregação de Nossa Senhora da Caridade do Bom Pastor d’Angers, seguia um arcabouço 

ideológico semelhante ao doutrinado em um internato de freiras (FARIA, 2019). 

De acordo com Faria (2019, p. 119), 

a nova proposta de penitenciária, administrada por freiras, previu uma estrutura e 

cotidiano que fugia à tradicional imagem de prisão no período. Seria uma rotina 

próxima a um internato, com forte enfoque na domesticidade, na ordem, na assepsia 

e na arrumação, quatro elementos que, acreditava-se, contribuiriam para a 

“regeneração” das mulheres presas. 

Para tratar da construção do estereótipo feminino em relação à criminalização das 

mulheres no Brasil, Faria (2019) analisou livros acerca das teorias penais do século XX, 

arquivos judiciários e outras fontes primárias que fossem relevantes sobre a figura da 

“criminosa”, as mulheres encarceradas e a construção dos primeiros ambientes prisionais 

femininos. 

A partir da análise desses arquivos, Faria (2019) observa que o número de mulheres que 

entravam no sistema era demasiadamente superior ao número de mulheres registradas como 

sentenciadas, de forma que essa alta rotatividade na prisão é um indício de uma política criminal 

 
30 Após o Código Penal de 1940, a primeira prisão de mulheres com essa finalidade específica foi a Penitenciária 

Feminina do Distrito Federal, construída no Rio de Janeiro, já que os espaços anteriores eram adaptações de 

instalações já existentes (FARIA, 2019). 



41 

 

que atua como “educadora” e “moralizadora”, já que a maior parte das mulheres trazidas para 

averiguação pelo sistema são acusadas de vadiagem, “contágio venéreo”31, aborto, infanticídio 

ou outras condutas ligadas, essencialmente, às normas do costume e da sexualidade. 

Tal postura é ainda mais evidenciada diante do Guia das Internas, cuja introdução 

(FARIA, 2019, p. 121) defende que 

A ordem é um princípio de felicidade e paz. O coração fica satisfeito, quando, 

dominado o capricho e cumprindo o dever, pode verificar que nobremente cumpriu 

sua missão. A ordem é ainda um princípio de progresso, pelo ambiente benfazejo que 

ela estabelece. – Olhai para a nossa Bandeira, e nela encontrareis um lema, que é todo 

um programa de vida: – “ORDEM E PROGRESSO”. O desejo de que a vossa 

passagem por esta casa, seja o início de uma vida nova, estabelecida, na ordem, na 

felicidade e na paz, levou-nos a apresentar-vos estas páginas, como um farol e 

apontar-vos o caminho a seguir. Aproveitar bem os dias que aqui deveis passar. Vivei-

os utilmente. Aproveitai no – máximo, os meios postos à vossa disposição, para 

orientar vossa vida, evitar e esquecer o que é mau, aprender o que é bom, aperfeiçoar 

vossas faculdades físicas, intelectuais e morais. 

O documento é repleto de conceitos subjetivos, permeados pela moralidade e pela 

religiosidade da época. Percebe-se, dessa forma, a promoção da prisão como uma forma de 

“redenção” e “regeneração”, que deve ser buscada em momento de “desvio do curso”, em 

contraposição ao destaque das questões disciplinares e compulsórias que ditam a prisão 

masculina. 

5.2 As mulheres internadas 

Ainda, no que tange à intervenção das normas do costume e da sexualidade no sistema 

de repressão, é importante analisar, por fim, o perfil das mulheres internadas nos hospitais 

psiquiátricos brasileiros durante a transição do século XIX para o XX. 

De acordo com Goffman (2015), os hospitais psiquiátricos são destinados ao cuidado 

das pessoas consideradas incapazes de cuidar de si mesmas e que representam “uma ameaça à 

comunidade, embora de maneira não-intencional” (GOFFMAN, 2015, p. 17). 

Tal definição se encaixa no pensamento criminológico positivista acerca da “loucura”, 

 
31 O tipo penal de “Perigo de contágio venéreo”, presente no artigo 130 do Código Penal de 1940, prevê que “expor 

alguém, por meio de relações sexuais ou qualquer ato libidinoso, a contágio de moléstia venérea, de que sabe ou 

deve saber que está contaminado” deve ser penalizado com a detenção de três meses a um ano, ou multa. 



42 

 

segundo o qual, quando a mulher não era adepta das práticas sexuais não reprodutivas de forma 

permanente e irremediável (sendo, dessa forma, propensas ao “antinatural” de forma 

definitiva), sua “doença” poderia ser tratada e curada pela Medicina. A origem das “doenças” 

curáveis que provocavam comportamentos “anormais” eventuais, sejam derivadas do 

histerismo, do nervosismo ou da hipnose, era vista, dessa forma, como um “desvio do curso” 

da vida da mulher “normal” (FARIA, 2019). Nesse caso, o comportamento perigoso à 

comunidade seria não-intencional. 

A partir dessa concepção, no Brasil do fim do século XIX, palco de transformações 

complexas no tecido social, “consolidava-se o processo de medicalização da loucura32, 

transformando-a em doença mental, em objeto exclusivo de um saber e de uma prática 

especializados, monopolizados pelo alienista” (ENGEL, 2004, p. 322). Dessa forma, a 

Medicina intervém, especialmente, na sexualidade feminina, mas também nas relações de 

trabalho e nos comportamentos sociais individuais ou coletivos relacionados a questões 

religiosas, políticas ou sociais (ENGEL, 2004). 

A título de exemplo nas terras brasileiras, o Asilo de Alienados do Juquery, inaugurado 

em 1898, espelhava a tendência de neutralizar pessoas que não se comportavam de acordo com 

a norma social, passando a ocultá-las (depósito de indesejáveis) ou a tentar “regenerá-las” 

(espaço de reconstrução do comportamento adequado) (FARIA, 2019). No que se referia às 

mulheres, a “regeneração” nos hospitais psiquiátricos era mais buscada do que em relação aos 

homens, já que, em muitos casos, se esperava o retorno à família e à reprodução (FARIA, 2019). 

No Juquery, as mulheres eram o foco da internação por motivos morais visto que, em 

pesquisa nos arquivos da instituição, em prontuários de internas, constatou-se uma realidade de 

segregação de diferentes categorias de loucura33 e de busca pela “cura” especificamente 

direcionada às internadas (FARIA, 2019). Observa-se, em comparação, que “nenhum homem 

foi internado pelas razões mais frequentes de internação das mulheres: comportamento social 

inadequado, bebida, rebeldia ou separação da família” (FARIA, 2019, p. 67). 

Destaca-se, neste trabalho, o caso específico de Eunice C., trazido na obra de Faria 

(2019). Eunice, mulher de trinta anos, solteira, professora e procedente da capital, foi internada 

 
32 O Hospício de Pedro II, inaugurado em 5 de dezembro de 1852 no Rio de Janeiro, foi criado pelo decreto 

imperial de 18 de julho de 1841. 
33 As mulheres eram classificadas como histéricas, pessimistas, “invertidas” ou “namoradeiras” nos prontuários 

do Juquery. 



43 

 

no Juquery em 1910, de acordo com o seguinte diagnóstico (FARIA, 2019, p. 67) 

Nossa doente é a última filha e como tal sempre habituada a mimos e carícias 

excessivas. Muito inteligente, estudou na Escola Normal, onde salientou-se, 

recebendo sempre maiores elogios, que a tornaram orgulhosa. Realmente os merecia, 

pois três anos após sua formatura foi nomeada diretora de grupo escolar em Santos 

(...). Trabalhava demais; havia uma hiperexcitação intelectual; escrevia livros 

escolares que julgava modelos; fundava escolas noturnas; comprava livros e livros 

para ler; já nesse tempo tornara-se completamente independente: não admitia 

intervenção ou mesmo conselhos dos pais ou irmãos mais velhos; confiava 

exclusivamente em si. 

É dessa forma, pelo fato de ser independente, ambiciosa, inteligente e curiosa, 

superando as expectativas sociais em relação à capacidade intelectual do seu sexo, aliado ao 

fato de ser uma mulher solteira aos trinta anos, que Eunice é categorizada como histérica, 

apresentando um comportamento dissociado do “normal” feminino (FARIA, 2019). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



44 

 

6 CONCLUSÃO 

Primeiramente, é evidente que, de uma forma ampla, a Lei se mostrou como ferramenta 

para a domesticação das mulheres ao longo da história do Sistema Penal, de modo que, no 

Ocidente, desde a caça às bruxas, observa-se uma constante erosão dos direitos das mulheres. 

Ocorre que o Sistema Penal, como sistema de repressão, obedece aos ditames da dominação 

masculina nas relações de força, transformando a realidade em uma sociedade de controle. 

Assim, o presente trabalho mostrou que, por meio do controle da linguagem e, portanto, 

do saber, o sistema de repressão tende a se adaptar às engrenagens da classe dominante, sempre 

alimentado por uma dicotomia de significados. No que tange, especificamente, à criminalização 

feminina, o sistema de repressão foi alimentado pela dualidade que faz parte dos arquétipos 

imagéticos da mulher “criminosa” (anti-reprodução) e da mulher “normal” (pró-família). 

Ademais, para efetivar o sistema de repressão, para além das ferramentas simbólicas, 

foram desenvolvidos mecanismos de vigilância e intervenção especialmente focados no 

controle do corpo e da sexualidade da mulher. Durante a caça às bruxas, por exemplo, a partir 

da criminalização da contracepção e da prostituição, o Estado, ao negar às mulheres o controle 

sobre os seus corpos, equiparou a maternidade à condição de trabalho forçado. Assim, com a 

degradação da identidade social da mulher na caça às bruxas, tem início a construção do papel 

social feminino. O sistema de repressão, nessa engrenagem histórica, é peça pivotal para o 

estabelecimento do que virá a ser a nova divisão sexual do trabalho. 

Após dois séculos de terrorismo estatal, a caça às bruxas destrói as práticas, relações 

coletivas e sistemas de conhecimento que constituíam a base do poder das mulheres na Europa 

pré-capitalista. Assim, no final do século XVII, a mulher “modelo” é reduzida a um ideal de 

esposa passiva, obediente, casta, calada e ocupada com seus afazeres domésticos. Logo, aquela 

que destoava era categorizada como rebelde, selvagem, mentalmente frágil, de desejos 

insaciáveis, insubordinada e, por fim, criminosa. A dualidade presente no arquétipo da mulher 

“boa” e da mulher “má” prevalece como norte da criminalização até o período de análise deste 

estudo, com a Criminologia Positivista. 

Ainda, sobre a relação do trabalho com a criminalização da sexualidade, de acordo com 

o pensamento dominante durante a Revolução Industrial, o corpo, como força produtiva, 

precisava ser educado e reeducado para ser explorado da forma mais lucrativa, já que o máximo 

do tempo e da quantidade de suas forças deveriam ser direcionadas ao trabalho. Constitui-se, a 



45 

 

partir do alinhamento dos sistemas de exploração e exclusão, a sexualidade como 

comercialização da reprodução. 

Dessa forma, no escopo do biopoder, quando o Estado se preocupa cada vez mais com 

o controle sanitário, sexual e penal dos corpos individuais e com o crescimento e movimento 

populacional dos corpos coletivos, a forma autoritária de intervir característica do Estado passa, 

cada vez mais, a tornar-se descentralizada. Assim, com a utilização das tecnologias do poder 

que são a tecnologia disciplinar do corpo e a tecnologia regulamentadora da vida, se dá, cada 

vez mais, a moralização da penalidade pelo Estado, de modo que a moral se alinha à 

racionalidade para construir uma biopolítica que é, em seu núcleo, uma política da sexualidade. 

Ademais, nota-se que, tendo o Sistema Penal sido forjado pela história das relações entre 

o poder político e os corpos, a Medicina ocupou lugar de destaque como aliada para a 

criminalização, visto que, justificada pela racionalidade do discurso jurídico-médico, a 

Medicina se torna a ciência da normalidade dos corpos. Como ferramenta de efetivação do 

discurso jurídico-médico, se sobressai a vigilância pelas instituições de controle, que são 

constituídas por entidades como a família, a Igreja, a escola ou o consultório médico. 

Em relação à recepção do Positivismo Criminológico e, consequentemente, das figuras 

da mulher honesta e da prostituta na política criminal brasileira, observa-se, em realidade, uma 

fusão do Liberalismo e do Positivismo como influências ideológicas da Primeira República. 

Assim, diante das particularidades regionais, históricas, políticas e raciais do Brasil, ao longo 

do fim do século XIX e início do XX, o positivismo higienista e o contratualismo clássico 

convergiram para atender aos anseios da burguesia republicana pela higienização da população 

e pelo progresso das nações civilizadas. Logo, não é possível afirmar que o projeto do Código 

Penal de 1940 se baseou, exclusivamente, na Criminologia Positivista, por se tratar de uma 

legislação com traços de diferentes linhas teóricas. 

Contudo, os estudos positivistas sobre a criminalidade feminina permitiram a associação 

entre a sexualidade feminina, a loucura e o crime, de modo a orientar a criminalização ou o 

isolamento da mulher em função da transgressão do seu papel social e sexual na esfera privada. 

Tal concepção guiou a política e a prática penais exercidas na administração dos primeiros 

estabelecimentos prisionais exclusivamente femininos, assim como nos hospitais psiquiátricos 

da época. 



46 

 

Ainda, diante deste trabalho, é possível observar a peculiaridade brasileira no sentido 

de dar preferência ao tratamento “reformador” e “regenerador” da mulher desviante, não tanto 

a partir da medicalização, mas por meio da conversão religiosa da mulher “doente”. Nesse 

sentido, havia uma subdivisão das mulheres “doentes”, em que haviam as “condenadas”, com 

uma delinquência permanente e irremediável, e as mulheres “honestas” e de boa família, que, 

por algum motivo alheio a própria vontade, desviaram por um momento do caminho correto e 

assim precisaram do auxílio religioso para serem “reformadas”. 

Observa-se, que, ao fim, a capacidade de “regeneração” da criminosa era avaliada de 

acordo com a sua aptidão para a domesticação. Se a mulher ainda pudesse ser convertida e 

devolvida ao lar, havia salvação, mas aquela que não poderia ser convertida à mulher “ideal” 

deveria permanecer definitivamente excluída. 

Finalmente, percebe-se, por meio desta pesquisa, que a simbologia presente na 

dicotomia da mulher “boa” e da mulher “má”, que lastreia a política criminal ocidental desde a 

caça às bruxas até o Positivismo Criminológico, é, de fato, utilizada para analisar o potencial 

delitivo e, portanto, encarcerar ou internar as mulheres que fogem do padrão social associado 

ao gênero feminino pela linguagem dominante na virada do século XIX para o XX, ou seja, 

durante o período em que as primeiras instalações prisionais especificamente para mulheres 

foram construídas no Brasil. 

 

 

 

 

 

 

 

 



47 

 

REFERÊNCIAS34 

ANGOTTI, Bruna. Entre as leis da ciência, do estado e de deus: o surgimento dos presídios 

femininos no Brasil. 2011. 317 p. Dissertação (Mestrado em Antropologia Social) – Faculdade 

de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2011. 

 

ARAÚJO, Emanuel. A arte da sedução: sexualidade feminina na Colônia. In: Mary Del Priore 

(org.). História das Mulheres no Brasil. 7. ed. São Paulo: Contexto, 2004. 

 

BARATTA, Alessandro. O paradigma do gênero: da questão criminal à questão humana. In: 

Carmen Hein de Campos (org.). Criminologia e feminismo. Porto Alegre: Sulina, 1999. 

 

BATISTA, Nilo. Introdução crítica ao direito penal brasileiro. 12. ed. Rio de Janeiro: Revan, 

2011. 

 

BEAUVOIR, Simone de. O segundo sexo. 3. ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2016. 2 v. 

 

BECCARIA, Cesare. Dos delitos e das penas. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2016. 

 

BORRILLO, Daniel. O sexo e o direito: a lógica binária dos gêneros e a matriz heterossexual 

da lei. Meritum: revista de direito da Universidade FUMEC, Belo Horizonte, v. 5, p. 289-321, 

2010. 

 

BOURDIEU, Pierre. A dominação masculina: a condição feminina e a violência simbólica. 16. 

ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2019. 

 

BUTLER, Judith P. Gender trouble: feminism and the subversion of identity. New York: 

Routledge, 1990. 

 

D’INCAO, Maria Ângela. Mulher e família burguesa. In: Mary Del Priore (org.). História das 

Mulheres no Brasil. 7. ed. São Paulo: Contexto, 2004. 

 

ENGEL, Magali. Meretrizes e doutores: saber médico e prostituição no Rio de Janeiro (1840-

1890). São Paulo: Brasiliense, 2004. 

 

____. Psiquiatria e feminilidade. In: Mary Del Priore (org.). História das Mulheres no Brasil. 

7. ed. São Paulo: Contexto, 2004. 

 

ESPINOZA, Olga. A mulher encarcerada em face do poder punitivo. São Paulo: IBCCrim, 

2004. 

 

FARIA, Thaís Dumêt. História de um silêncio eloquente: construção do estereótipo feminino e 

criminalização das mulheres no Brasil. 2. ed. Belo Horizonte: Editora D’Plácido, 2019. 

 

FEDERICI, Silvia. Calibã e a bruxa: mulheres, corpo e acumulação primitiva. São Paulo: 

Elefante, 2017. 

 

FEDERICI, Silvia. O ponto zero da revolução: trabalho doméstico, reprodução e luta feminista. 

 
34 De acordo com a Associação Brasileira de Normas Técnicas (ABNT NBR 6023). 



48 

 

São Paulo: Elefante, 2019. 

 

FOUCAULT, Michel. A sociedade punitiva: curso no Collège de France (1972-1973). São 

Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2015. 

 

____. Em defesa da sociedade: curso no Collège de France (1975-1976). 2. ed. São Paulo: 

Editora WMF Martins Fontes, 2010. 

 

____. História da loucura na Idade Clássica. 12. ed. São Paulo: Perspectiva, 2019. 

 

____. História da Sexualidade I: A vontade de saber. 6. ed. Rio de Janeiro/São Paulo: Paz e 

Terra, 2017. 

 

____. Microfísica do poder. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1979. 

 

____. Teorias e instituições penais: curso no Collège de France (1971-1972). São Paulo: 

Editora WMF Martins Fontes, 2020. 

 

FREITAS, Angélica. Um útero é do tamanho de um punho. São Paulo: Companhia das Letras, 

2017. 

 

GOFFMAN, Erving. Manicômios, prisões e conventos. 9. ed. São Paulo: Perspectiva, 2015. 

 

KING, Margaret L. Women of the Renaissance. Chicago: The University of Chicago Press, 

1991. 

 

LOMBROSO, Cesar; FERRERO, William. The Female Offender. Colorado: Fred B. Rothman 

& Co, 1980. 

 

MAQUEDA ABREU, María Luisa. El peso del género y otras identidades culturales en la 

criminalización de las mujeres. Revista de Derecho Penal: Fundación de Cultura Universitária, 

Montevideo, v. 23, p. 141-159, 2015. 

 

NUNES, Maria José Rosado. Freiras no Brasil. In: Mary Del Priore (org.). História das 

Mulheres no Brasil. 7. ed. São Paulo: Contexto, 2004. 

 

PRIORE, Mary Del. Magia e medicina na Colônia: o corpo feminino. In: Mary Del Priore 

(org.). História das Mulheres no Brasil. 7. ed. São Paulo: Contexto, 2004. 

 

RAGO, Margareth. Do Cabaré ao Lar: A utopia da cidade disciplinar, Brasil 1890-1930. 3. ed. 

Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1997. 

 

____. Os prazeres da noite: prostituição e códigos da sexualidade feminina em São Paulo 

(1890-1930). 2. ed. São Paulo: Paz e Terra, 2008. 

 

____. Trabalho Feminino e Sexualidade. In: Mary Del Priore (org.). História das Mulheres no 

Brasil. 7. ed. São Paulo: Contexto, 2004. 

 

SANTOS, Juarez Cirino dos. A Criminologia da Repressão: uma crítica ao positivismo em 

Criminologia. Rio de Janeiro: Forense, 1979. 



49 

 

 

SCOTT, Joan W. Gender: A Useful Category of Historical Analysis. The American Historical 

Review, vol. 91, p. 1053–1075, 1986. 

 

STRECK, Lênio Luiz. Criminologia e Feminismo. In: Carmen Hein de Campos (org.). 

Criminologia e feminismo. Porto Alegre: Sulina, 1999. 

 

VAINFAS, Ronaldo. Homoerotismo feminino e o Santo Ofício. In: Mary Del Priore (org.). 

História das Mulheres no Brasil. 7. ed. São Paulo: Contexto, 2004. 

 

ZAFFARONI, Eugenio Raúl. Em busca das penas perdidas: a perda da legitimidade do sistema 

penal. 5. ed. Rio de Janeiro: Revan, 2001. 


